
Lit



Susanne Fehlings

Jerewan



E T H N O L O G I E

A N T H R O P O L O G Y

Band / Volume 55

LIT



Susanne Fehlings

J E R E W A N
Urbanes Chaos

und soziale Ordnung

LIT



Umschlagbild: Die armenische Hauptstadt Jerewan (Eigene Fotografie)

��

Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier entsprechend

ANSI Z3948 DIN ISO 9706

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-643-12524-8
Zugl.: Tübingen, Univ., Diss.,

© LIT VERLAG Dr. W. Hopf Berlin 2014
Verlagskontakt:
Fresnostr. 2 D-48159 Münster
Tel. +49 (0) 2 51-6203 20 Fax +49 (0) 2 51-2319 72
E-Mail: lit@lit-verlag.de http://www.lit-verlag.de

Auslieferung:
Deutschland: LIT Verlag Fresnostr. 2, D-48159 Münster
Tel. +49 (0) 2 51-620 32 22, Fax +49 (0) 2 51-922 60 99, E-Mail: vertrieb@lit-verlag.de

Österreich: Medienlogistik Pichler-ÖBZ, E-Mail: mlo@medien-logistik.at
E-Books sind erhältlich unter www.litwebshop.de



 

 
 
 
 
 
 
 

Meiner Familie 
 





 

Danksagung 
Danken möchte ich zuerst meinem Doktorvater Prof. Dr. Roland Harden-
berg, der meine Arbeit betreut und mir v.a. in theoretischer Hinsicht sehr 
wichtige Denkanstöße gegeben hat. Besonders dankbar bin ich für seine 
Wertschätzung der klassischen Feldarbeit. 
Prof. Dr. Irmtraud Stellrecht danke ich für ihre langjährige Unterstützung. 
Sie hat den Anstoß zu dieser Arbeit gegeben und mir die ersten Aufent-
halte im Kaukasus ermöglicht.  
Meinen Gutachtern und meiner Prüfungskommission, bestehend aus Prof. 
Dr. Klaus Gestwa, Prof. Dr. Gabriele Alex, Prof. Dr. Martin Bartelheim 
und Prof. Dr. Monique Scheer, danke ich für die positive Einstellung zu 
meiner Arbeit und für viele Ideen für zukünftige Forschungen.  
Meine Feldforschung wurde vom DAAD finanziert. Besten Dank für die 
Ermöglichung meines Forschungsaufenthaltes.  
Während der Feldforschung wurde ich v.a. von Prof. Levon Abrahamian 
und Dr. Gayane Shagoyan unterstützt. Ihnen und allen Kollegen von der 
Abteilung für zeitgenössische Ethnologie der Armenischen Akademie der 
Wissenschaften mein ganzer Respekt und Dank.  
Auch den Kollegen der ethnologischen Abteilung des Historischen Mu-
seums Jerewan möchte ich herzlich danken, darunter Dr. Lilia Awa-
nessian und Dr. Marieta Kirakosyan, sowie den Mitarbeitern des Stadt-
museums, des Tamanyan Museums und des Staatsarchivs.  
Besonderer Dank geht außerdem an meine Peergroup, d.h. Stephanie 
Stocker, Stefanie Kicherer, Manja Stutzriemer, Philipp Schröder und 
Heiko Conrad – und an Frau Dr. Bärbel Dümler. Vielen Dank für das 
Lesen und Korrekturlesen verschiedenster Versionen.  
Dr. Tsypylma Darieva, Dr. Melanie Krebs und Madlen Pilz gaben mir 
mehrere Gelegenheiten zu Gastaufenthalten am SFB 640 an der HU Ber-
lin. Ihnen und dem SFB 640 besten Dank für kontroverse Ansichten und 
daraus entstehende Anregungen.  
Zu guter Letzt möchte ich noch jenen Menschen danken, die mir immer 
beistehen, meiner Familie, meinem Mann sowie den Menschen, von de-
nen diese Arbeit handelt, nämlich den Bewohnern Jerewans und darunter 
v.a. meinen Nachbarn, Bekannten und Freunden. 
 





 

Vorwort 
Der Titel dieser ethnologischen Arbeit, Jerewan: Urbanes Chaos und 
soziale Ordnung, verweist auf jene sozialen Spannungen und architekto-
nischen Brüche, die im Mittelpunkt dieses Werkes stehen: Die städtische 
Gesellschaft Jerewans, Hauptstadt des heutigen Armeniens, hat viele 
Facetten und ihre Ordnung erschließt sich erst durch genaue Beobachtung 
und Analyse.  
 
Wie die Verfasserin, Susanne Fehlings, treffend in Bezug auf die von ihr 
untersuchten Stadtviertel, Gebäude, Lebensformen und Beziehungen 
feststellt: „[es] gibt immer zwei Seiten einer Medaille, und welche Seite 
sichtbar wird, liegt im Auge des Betrachters.“  
Die Betrachter, deren Perspektiven die Verfasserin dem Leser näher 
bringt, entstammen einem breiten sozialen Spektrum: es handelt sich um 
junge und alte Bewohner Jerewans, um Alteingesessene und Mitglieder 
der Diaspora, um Arbeiter, Studenten, Intellektuelle und Kirchenvertreter, 
um persönliche Freunde, Nachbarn, Universitätskollegen sowie flüchtige 
Bekannte aus Verwaltungsbüros, von Feierlichkeiten oder öffentlichen 
Veranstaltungen.  
 
Über ein Jahr lang hat die Verfasserin in Jerewan geforscht und die vielen 
Seiten dieser Stadt kennengelernt. Mit Hilfe ihres umfangreichen primä-
ren wie sekundären Quellenmaterials zeichnet sie ein höchst lebendiges, 
historisches wie gegenwartsbezogenes Bild von Jerewan, von seinen Be-
wohnen und den Orten, an denen sie leben und miteinander interagieren.  
 
Die zentrale These lautet, dass das „Haus“, armenisch tun, den höchsten 
(sozialen) Wert verkörpert, an dem alle anderen (mehr oder weniger „öf-
fentlichen“) Gebäude und sozialen Beziehungen gemessen werden, wie 
etwa der Hof und die Nachbarschaft, die Bruderschaften und die Ver-
wandten, die Distrikte und die Verwaltungseinheiten.  
 
In ihrer Analyse zeigt sie die Beziehungen zwischen den unterschiedli-
chen Lebensbereichen auf, etwa zwischen den räumlichen Ordnungen, 
den sozialen Beziehungen, den architektonischen Trends und den „Ge-



 

schichten“ der Stadt. Dadurch gelingt es ihr, Werte, Ideale und Normen 
herauszuarbeiten, die ganz grundsätzlich das Leben im heutigen Jerewan 
bestimmen.  
Sie leistet damit einen höchst innovativen Beitrag zur Erforschung des 
sozialen Lebens in heutigen post-sowjetischen Städten, der ein Vorbild 
für weitere stadtethnologische Studien zum Kaukasus ist. 
 

Roland Hardenberg 
Direktor der Abt. Ethnologie 

Universität Tübingen 
 

 



 

Inhalt 
 
1. Wege in das urbane Feld Jerewans ................................................. 17 

1.1 Steinige Wege über Stadt, Land und Fluss .............................. 22 
1.2 Alte und neue Pfade der Forschung ........................................ 30 
1.3 Wege in die Stadt und städtische Räume ................................ 37 

2. Hütten, Gärten, Wolkenkratzer – Die Geschichte der Stadt ........... 43 
2.1 Jerewan im orientalischen Mittelalter ..................................... 48 
2.2 Jerewan unter russischer Herrschaft ........................................ 50 
2.3 Jerewan in der Ersten Republik ............................................... 53 
2.4 Das sowjetische Jerewan A. Tamanyans ................................. 55 
2.5 Das sowjetische Jerewan nach A. Tamanyan .......................... 62 
2.6 Das postsowjetische Jerewan .................................................. 65 
2.7 Zusammenfassung ................................................................... 67 

3. Das armenische „tun“ (Haus) ......................................................... 68 
3.1 Der Schritt über die Türschwelle............................................. 73 
3.2 Das Gebäude ........................................................................... 77 
3.3 Besitz und Eigentum ............................................................... 85 
3.4 Die soziale Gruppe der „əntanikh“ .......................................... 90 
3.5 Beziehungen zur Außenwelt ................................................. 107 
3.6 Paradiesische Ordnung .......................................................... 124 
3.7 Das „tun“ (Haus) und der „bak“ (Hof) .................................. 134 
3.8 Zusammenfassung und Ausblick ........................................... 157 

4. Die Stadt, das „tun“ (Haus) der Sünder ........................................ 162 
4.1 Schuld und Werte des Staates ............................................... 179 
4.2 Schuld und Werte der Verwaltung ........................................ 191 
4.3 Schuld und Werte der Armenier ............................................ 201 
4.5 Schuld und Werte der Sowjets .............................................. 215 
4.6 Krise, Reiche und Rabiz ........................................................ 241 
4.7 Der wilde Osten ..................................................................... 286 
4.8 Zusammenfassung ................................................................. 305 

5. Stadtgeschichte als Klassifikationssystem .................................... 309 
5.1 Kategorisierungen und Klassifikationen ............................... 310 
5.2 Die Kategorie „Orientalisches Mittelalter“ ........................... 317 



 

5.3 Die Kategorien „Russische Zarenzeit“ und „Sowjetzeit“ ..... 323 
5.4 Die Kategorie „Europäische Moderne“ ................................. 326 
5.5 Die Kategorie „Armenische Blütezeiten“ ............................. 330 
5.6 Die Bedeutung der Geschichte .............................................. 334 
5.7 Geschichte, Gedächtnis und Wertesystem ............................ 348 
5.8 Klassifikationssystem und Wertehierarchie .......................... 366 
5.9 Zusammenfassung ................................................................. 372 

6. Schluss .......................................................................................... 373 
Bibliographie ......................................................................................... 378 
Tabellenverzeichnis ............................................................................... 410 
Darstellungsverzeichnis ........................................................................ 411 
Abbildungsverzeichnis .......................................................................... 412 
English Summary .................................................................................. 416 
Anhang .................................................................................................. 417 



 

Das armenische Alphabet und die deutsche Transliteration 
 
Die Transliteration armenischer Begriffe wird in folgender Entsprechung 
vorgenommen. Ausgenommen von dieser Regel sind Eigennamen (z.B. 
Personen- und Ortsnamen), die in einer anderen Transliteration gängig 
sind. Im Literaturverzeichnis wurden Autoren, die in verschiedenen Spra-
chen veröffentlicht haben, einheitlich in der von ihnen vorgegebenen 
Umschrift ins Lateinische übertragen. 
 
 
Ա  A  ա a   
Բ  B  բ b  
Գ  G  գ g 
Դ D   դ d 
Ե  (J)E  ե (j)e  
Զ  Z  զ z  
Է Ē   է ē  
Ը  ə  ը ə  
Թ  Th  թ th 
Ժ  Zh  ժ zh 
Ի  I  ի i  
Լ  L  լ l 
Խ  Ch  խ ch  
Ծ  Ts  ծ ts 
Կ  K  կ k 
Հ  H  հ h  
Ձ  Dz  ձ dz  
Ղ  Gh  ղ gh 
Ճ Tsch‘  ճ tsch‘ 
Մ  M  մ m 

Յ  J  յ j  
Ն N   ն n  
Շ Sch   շ sch 
Ո  O  ո o  
Չ  Tsch  չ tsch  
Պ  P  պ p 
Ջ  Dsch  ջ  dsch  
Ռ Ŗ   ռ ŗ 
Ս S  ս s  
Վ V  վ v 
Տ T  տ t 
Ր R  ր r  
Ց  Ts‘  ց  ts‘ 
ՈԻ U  ու u 
Փ Ph  փ ph  
Ք Kh  ք kh  
Էվ  Ev  և  ev 
Օ  O  օ o 
Ֆ F   ֆ f 

 



 

Das kyrillische Alphabet und die deutsche Transliteration 
 
Die Transliteration russischer Begriffe wird in folgender Entsprechung 
vorgenommen. Ausgenommen von dieser Regel sind Eigennamen (z.B. 
Personen- und Ortsnamen), die in einer anderen Transliteration gängig 
sind. Im Literaturverzeichnis wurden Autoren, die in verschiedenen Spra-
chen veröffentlicht haben, einheitlich in der von ihnen vorgegebenen 
Umschrift ins Lateinische übertragen.   
 
 
А A  а a 
Б  B  б b 
В  V  в v 
Г  G  г g  
Д  D  д d 
Е  Je  е je, e 
Ё Jo  ё jo 
Ж  Sh  ж sh 
З  S  з s 
И  I  и i 
Й  J  й j 
К  K  к k 
Л  L  л l 
М  M  м m 
Н N  н n  
О O  о o 

П  P  п p 
Р R  р r 
С S   с s 
Т T  т t 
У  U  у u 
Ф  F  ф f 
Х  Ch  х ch 
Ц  Z  ц z 
Ч  Tsch ч tsch 
Ш  Sch  ш sch 
Щ  Schtsch щ schtsch 
Ы  Y  ы y  
Э  E  э e 
Ю  Ju  ю ju 
Я  Ja  я ja 

 

ъ, ь  Lautlos 



 

Grundsätzlich wird in Jerewan Armenisch gesprochen, weswegen die 
armenischen Begriffe in meinen Ausführungen Vorrang haben. Nur etab-
lierte russische Begriffe aus der Sowjetzeit werden in Armenien oft nicht 
übersetzt, insbesondere im technischen Bereich. Hier verwende ich die 
russischen Begriffe v.a., wenn sie als wiederkehrende Schlagworte in der 
Literatur auftauchen oder sowjetische Spezifika bezeichnen, also in spezi-
fischen Zusammenhängen. Begriffe aus anderen Sprachen, wie z.B. us-
bekische, aserbaidschanische oder japanische Begriffe, übernehme ich 
aus der angegebenen Literatur in den dort üblichen Umschriften. 
 





17 

1. Wege in das urbane Feld Jerewans  
„In einem Zeitalter wie das gegenwärtige, das wohl mit Recht das be-
triebsamste für Naturforscher genannt werden darf, in welchem beson-
ders den wissenschaftlichen Reisen die Regierungen ihre großen Mittel, 
die Gelehrten ihre Ruhe und ihr Leben zum Opfer bringen, wird auch ein 
Unternehmen wie dasjenige, von welchem hier die Rede sein soll, seine 
Rechtfertigung finden“ (Friedrich Parrot, Reise zum Ararat, 1834). 
 
Jerewan ist eine Stadt, die sich auf faszinierende Weise im Bau und Um-
bau befindet. Dieser offensichtliche Umstand war der Ausgangspunkt 
meiner Forschung. Mit ihren Gegensätzen aus Ordnung und Unordnung, 
den monumentalen Baustellen, den neuen Straßen und alten Hütten, 
schien mir die armenische Hauptstadt das Prisma für viele Entwicklungen 
und Ereignisse der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Region zu 
sein.  
Waren am Anfang meiner Arbeit noch die rege Bautätigkeit und die Re-
novierungsarbeiten Mittelpunkt meiner Überlegungen, dehnte sich mein 
Interesse während der Forschung bald auf weitere Fragen und Inhalte aus, 
die mit dem Städtebau im Zusammenhang stehen. Themen sind dabei das 
Wohnen und Leben in der Stadt, konkrete Bauprojekte im privaten und 
öffentlichen Raum, der Städtebau, soziale Gruppen, die im urbanen Raum 
agieren, und die konzeptuelle Vorstellung von Jerewan, d.h. die Benen-
nung, Klassifizierung und Bewertung städtischer Räume und ihrer Ver-
änderungen, die an soziale Gruppen und Werte geknüpft sind. 
Mein Ziel ist dabei nicht die detaillierte Darstellung und Analyse einzel-
ner Teilbereiche und Aspekte. Stattdessen versuche ich, die dominantes-
ten Themen im urbanen Kontext zu beschreiben und in ihrem Zusam-
menhang darzustellen, d.h. Jerewan in seiner Gesamtheit als Themen-
spektrum zu erfassen. Da es zu Jerewan noch keine vergleichbare ethno-
logische Studie gibt, glaube ich damit in gewisser Weise Pionierarbeit zu 
leisten, die an vielen Stellen angreifbar ist, aber hoffentlich auch Aus-
gangspunkt für weitere Studien sein kann.  
 
Die Arbeit beginnt mit der Beschreibung meiner ersten Erfahrungen im 
Kaukasus und den Rahmenbedingungen meiner Feldforschung. Es folgen 



18 

eine Einführung in den aktuellen Stand der Forschungslage zu Jerewan, 
Armenien und dem Kaukasus sowie eine kurze Erläuterung der theoreti-
schen Grundlagen, Zugänge und „Wege“, die für meine Arbeit relevant 
sind.  
Nach diesen einführenden Worten beginnt der Hauptteil, der sich in vier 
Kapitel gliedert. Das erste Kapitel beinhaltet einen historischen Überblick 
über die Entstehung Jerewans. Dieses Kapitel mag dabei hinsichtlich 
seiner Expertise und Genauigkeiten den Ansprüchen eines Historikers 
wenig genügen. Dennoch ist ein derartiger Überblick über die Geschichte 
der Stadt notwendig, da die Geschichte für die Bewohner eine sehr große 
Bedeutung hat und sie außerdem den materiellen Bestand, d.h. die Struk-
tur und Architektur der urbanen Räume, der Viertel, der Straßen, Plätze, 
Prestigebauten und Wohnhäuser, beschreibt und erklärt. Mit der Ge-
schichte der Stadt schildere ich also einerseits das historische Erbe und 
gespeicherte Wissen Jerewans, dessen Bedeutung im letzten Kapitel der 
Arbeit ausführlich diskutiert wird. Andererseits beschreibe ich damit die 
historisch entstandene Stadt, wie sie heute existiert und der physische 
Schauplatz meiner ethnologischen Beobachtungen war. 
 
Jerewan lässt sich meiner Auffassung nach in zwei große konzeptuelle 
Räume aufteilen, die sich natürlich häufig überschneiden. Diese beiden 
Räume sind der „private“ und der „öffentliche Raum“. Die analytische 
Trennung von „öffentlichem“ und „privatem Raum“ wurde in letzter Zeit 
oft kritisiert. Ich selbst halte an dieser Trennung fest, da sie in der Vor-
stellung der Jerewaner bedeutsam ist, auch wenn man gewöhnlich nicht 
von „öffentlichen“ und „privaten Räumen“ spricht, sondern zur Beschrei-
bung dieser Trennung stattdessen Begriffe wie „innen“ und „außen“, 
„Eigenheim“ und „Straße“, „unser Haus“ und die „Stadt“ oder „privat“ 
und „staatlich“ gegenüberstellt.  
 
Im zweiten Kapitel befasse ich mich zunächst mit dem „privaten Raum“ 
und der Mikroebene des alltäglichen Lebens, bzw. mit dem indigenen 
Konzept des urbanen „Hauses“. Nach einer Darstellung der verschiede-
nen materiellen, sozialen und kulturellen Aspekte des „armenischen Hau-
ses“ untersuche ich seine Einbettung in die gesellschaftliche Ordnung. 
Ich betrachte das Haus dabei im Verhältnis zu anderen sozialen Räumen, 



19 

zu Verwandtschafts- und Nachbarschaftsbeziehungen und im Zusammen-
hang mit der städtischen, nationalen und staatlichen Ebene.  
Dabei wird deutlich, dass das private Haus ein Ideal darstellt, das einen 
hohen Stellenwert in der Klassifikation sozialer Räume einnimmt. Dies 
hängt mitunter mit den sozialen Beziehungen zusammen, die das „Haus“ 
verkörpert und die im Gegensatz zu anderen Beziehungen, die in anderen 
Räumen repräsentiert werden, besonders dicht, eng und fest sind. Je mehr 
sich die sozialen Beziehungen auflösen, desto geringer ist die Beurteilung 
des Wertes eines Ortes oder eines Gebäudes. So entsteht eine Hierarchi-
sierung von physischen Räumen und Gebäuden nach dem Grad der ver-
körperten Intimität, wobei das „Haus“ an der Spitze steht und vom Hof, 
der Nachbarschaft, dem Arbeitsplatz etc. gefolgt wird.  
 
Im dritten Kapitel widme ich mich dem öffentlichen Raum als Gegensatz 
zum privaten Raum, wobei die strikte Unterscheidung natürlich eine 
künstliche ist. Zunächst versuche ich darzustellen, was und wer mit dem 
öffentlichen Raum assoziiert wird. Gewöhnlich spricht man, wie gesagt, 
nicht vom „öffentlichen Raum“ und beschreibt stattdessen Orte, Räume 
und Gebäude, die im Gegensatz zum privaten Haus vorgestellt werden 
und insbesondere vom Staat oder der so genannten Öffentlichkeit, d.h. 
von anonymen Fremden, beherrscht werden. Gewöhnlich gilt im öffentli-
chen Raum der Staat als „Hausherr“, wobei der Staat durch seinen büro-
kratischen Apparat vertreten wird.  
Während das „Haus“ einen idealen Ort verkörpert, repräsentiert der öf-
fentliche Raum, so zumindest die Ansicht meiner Informanten, „Chaos“ 
und die Schuld der Mächtigen, des Staates und der Masse. Diese Schuld 
spiegelt sich z.B. im Städtebau, in den Veränderungen der „öffentlichen“ 
Bereiche und im Verhalten der Bewohner auf den Straßen, den öffentli-
chen Plätzen und im öffentlichen Verkehr.  
Um den „Schuldigen“, die so häufig genannt werden, auf die Schliche zu 
kommen, verfolge ich die Spuren, die sie, laut meinen Informanten, im 
öffentlichen Raum hinterlassen. Da sich die Taten der Schuldigen an 
bestimmten Orten manifestieren, z.B. in bestimmten Baumaßnahmen 
oder in der Entwicklung der urbanen Gesellschaft, kann man die „Täter“ 
bestimmten Räumen zuordnen. Sowohl Täter als auch Räume werden so 



20 

zu einem Klassifikationsschema, in dem es wieder um die Hierarchisie-
rung verschiedener Werte geht. 
Werte verstehe ich dabei nicht als im Individuum verankerte „Urteils-
funktionen“ im Sinne Kants (1781). Clyde Kluckhohn z.B., dessen Arbei-
ten laut Louis Dumont (Dumont 1991) am Anfang einer ethnologischen 
Auseinandersetzung mit dem Wertebegriff stehen, vertritt eine Werte-
Definition, die den philosophischen Betrachtungen Kants nahe kommt. Er 
verortet Werte ebenfalls im Individuum und definiert sie als das „Wün-
schenswerte“ (desirable), das (in gewisser Weise universal) das individu-
elle Handeln eines Menschen leitet (Kluckhohn 1951).  
Ich persönlich vertrete dagegen die Ansicht, dass Werte, ebenso wie Ka-
tegorien (s. Kapitel 5), im Sozialen verankert sind, d.h. als kulturspezi-
fisch gelten können und erlernt werden müssen. Des Weiteren behaupte 
ich mit Dumont, dass die Existenz von Werten Bewertungen einschließt, 
d.h. Beziehungen zwischen Werten bestehen, wobei Werte einander über- 
und untergeordnet sind, also eine Wertehierarchie bilden. Werte entste-
hen erst durch diese Beziehungen zueinander und die Einbettung in die 
Hierarchie. Diese Ordnung entspricht der Klassifikation der Welt und der 
lokalen Kosmologie, bzw. bestimmt die Wahrnehmung der natürlichen, 
sozialen und kulturellen Umwelt (vgl. Dumont 1991). In Jerewan spiegelt 
sich dies etwa in der Klassifikation von Gebäuden, sozialen Räumen und 
damit verknüpften sozialen Gruppen wider, die zueinander in Beziehung 
gesetzt, entsprechend angeordnet, bewertet und letztlich als Beziehungs-
system begriffen werden können.  
 
Im vierten Kapitel versuche ich die Kategorien und ihre Begrifflichkeiten 
zu beschreiben, mit denen im städtischen Kontext Opfer, Schuld, Täter, 
Räume, soziale Beziehungen, Gebäude und andere urbane Phänomene 
gedanklich geordnet und moralisch bewertet werden. Ich bin der Über-
zeugung, dass dabei die im ersten Kapitel dargelegte Geschichte, bzw. 
Stadtgeschichte, eine große Rolle spielt. Mit Episoden aus der erinnerten 
Geschichte werden die höchsten Werte und Unwerte verglichen und iden-
tifiziert – und damit zugeordnet. Vermutlich als Folge einer nachwirken-
den marxistischen Ideologie wird die Geschichte in Evolutionsstufen 
geteilt, die in ihrer Abfolge hierarchisch angeordnet sind und so automa-
tisch ein Klassifikationssystem vorgeben. So kann eine Sache oder eine 



21 

Person z.B. entsprechend dem Grad seiner oder ihrer „Zivilisierung“, 
„Modernisierung“ oder „Urbanisierung“ einer Kategorie und Stufe zuge-
teilt und entsprechend charakterisiert werden.  
Das „orientalische Mittelalter“, die „russische Zarenzeit“, die „Sowjet-
zeit“, die „europäische Moderne“ und die „armenischen Blütezeiten“ der 
(Stadt-)Geschichte stehen so für bestimmte historische Ereignisse, lösen 
sich jedoch von der Geschichte und werden zu selbständigen Kategorien 
zur Beschreibung und Bewertung der aktuellen Welt.  
 
Wie diese Kategorien vorgestellt werden, hängt zum einen damit zusam-
men, wie die historischen Epochen erinnert werden, zum anderen damit, 
was von ihnen im Stadtbild übrig geblieben ist. Sieht man z.B. aus den 
Fenstern des historischen Museums, überblickt man von dort aus das 
gesamte Panorama und das Herz der Stadt (Abb.6; Abb.7).  
Es ist ein buntes Durcheinander aller Epochen, die verschiedene Werte 
repräsentieren: Das prachtvolle Ensemble vom Platz der Republik (ehem. 
Leninplatz) (Abb.6) und die Oper (Abb.8) sind Zeugnisse der Sowjetzeit. 
Diese werden durch die futuristisch anmutende Achse der so genannten 
Northern Avenue (Abb.8) miteinander verbunden. Diese Achse steht ei-
nerseits für eine rückschrittliche, ländliche Geschmacklosigkeit, ander-
seits für ein modernes, kapitalistisches Armenien, in dem man Marken-
kleidung kaufen und bei Segafredo Kaffee trinken kann. Die Northern 
Avenue kreuzt wiederum Querstraßen wie die Abovian- und die Terian-
Straße (Abb.24), deren Fassaden noch an die Zarenzeit erinnern. Es han-
delt sich dabei um kleine Gebäude im klassizistischen Stil, die die letzten 
Zeugnisse einer Altstadt vor dem sozialistischen Umbau sind (vgl. Abb.7; 
Abb.13). Hinter diesen Fassaden befinden sich, eingeklemmt zwischen 
fünfstöckigen Wohnhäusern aus den 50ern (Abb.9), Hochhauskomplexe 
aus den 60er bis 80er Jahren (Abb.9; vgl. Abb.15). Hinzugekommen sind 
die zahllosen Baustellen der Gegenwart, die das „Chaos“ der kleinen, 
ebenfalls zum Stadtbild gehörenden Stein-, Holz- und Blechhütten noch 
nicht ganz verdrängen konnten (Abb.7). Selbst das Mittelalter ist präsent, 
z.B. in den alten Kirchen (Abb.11) und in der letzten Moschee, die die 
Umbrüche überlebt haben.  
Diese verschiedenen historischen Schichten der Stadt untermauern und 
formen die Konzeptualisierung der Kategorien und bilden ihre Klassifi-



22 

zierung und das daraus entwickelte Bewertungssystem ab, mit dessen 
Hilfe alle urbanen Phänomene (Veränderungen, Praktiken, Bewohner und 
Häuser) kategorisch eingeordnet und taxiert werden.  
 
Nach einem Überblick über die Entstehung der Stadt zeige ich also, wie 
der öffentliche und private Raum strukturiert sind. Ich beschreibe, welche 
sozialen Gruppen in den verschiedenen Räumen agieren und welche Wer-
te und Antiwerte der Städtebau, die Stadträume und die agierenden sozia-
len Gruppen repräsentieren. Abschließend befasse ich mich mit der Kate-
gorisierung von städtischen Phänomenen, die von den Bewohnern kon-
textabhängig beurteilt und klassifiziert werden. Dabei komme ich u.a. zu 
einem Modell der Hierarchisierung von urbanen Räumen, sozialen Grup-
pen und Werten.  
 

1.1 Steinige Wege über Stadt, Land und Fluss 
Die Luft ist wunderbar, das Wasser verleiht Unsterblichkeit,  
Ein hoher und verschneiter Garten,  
Unter den Blicken der spitzen Masis-Berge.  
Hej dschan Jerewan, unsere mütterliche Wiege, 
Hej, dschan, hej, dschan, du mein Jerewan […]. 
Der hat sein Leben nicht gelebt,  
der in seinem Traum unsere Sterne und Blumen nicht sah  
(Artemi Ajvazjan, Dschan Erevan, ca. 1938).  
 
Zunächst möchte ich von den Rahmenbedingungen meiner Feldforschung 
und Arbeit berichten. Ich werde meine ersten Wege in den Kaukasus, 
meine ursprünglichen Pläne, meine Probleme und Motivationen sowie 
meinen wissenschaftlichen Zugang beschreiben, um einen Eindruck von 
meiner Vorgehensweise und der Art meiner Daten zu vermitteln.  
 
Im Februar 2008 betreute ich als wissenschaftliche Hilfskraft ein Feldfor-
schungspraktikum für Studierende auf der Krim. Von dort aus sollte ich 
das erste Mal in den Kaukasus kommen, um Prof. Dr. Irmtraud Stellrecht, 
die damalige Leiterin des Instituts für Ethnologie Tübingen, in Baku zu 
treffen. Der Zeitpunkt der Anreise war so vereinbart, dass ich einen zwei-



23 

wöchigen Besuch in Armenien einschieben konnte. Da sich Aserbaid-
schan aus politischen Gründen von Armenien aus nur über Georgien er-
reichen lässt, wählte ich nach Baku eine Route über Tbilisi. Zwischen 
Armenien und Georgien gibt es auf diesem Weg einen Grenzübergang 
bei Sadakhlo, an dem man, den Reisepass in der Hand, ein Stück zu Fuß 
gehen und eine Brücke überqueren muss. Bei einem Blick in den Fluss 
macht mein Herz an dieser Stelle, die ich seitdem oft überschritten habe, 
immer wieder einen Sprung. Nun stand ich hier – das wurde mir plötzlich 
bewusst – zum ersten Mal mitten im Kaukasus und kam mir, in den Fuß-
stapfen Tolstois, sehr abenteuerlich und verwegen vor.  
 
Der erste Eindruck von Armenien war weniger erhebend. Schon in Sim-
feropol (Krim) hatte ich an einer Gedenkfeier für die Opfer von Sumgait1 
teilgenommen und als ich mit einigen armenischen Teilnehmern der Ver-
anstaltung über meine Pläne, nach Jerewan zu reisen, sprach, begegneten 
sie mir mit Erstaunen. In Jerewan, so sagten sie, gäbe es nichts. Kein Je-
rewaner würde mehr in Jerewan leben und Jerewan sei inzwischen ein 
Dorf. Noch größere, beunruhigte Verwunderung erhob sich ob der Tatsa-
che, dass ich dorthin fahren würde, ohne eine Menschenseele zu kennen, 
und v.a., ohne einen armenischen Verwandten zu haben. Ich bekam 
Angst.  
Der Flug mit einem Zwischenstopp in Kiew endete in einer kleinen Ma-
schine, die kurz über Jerewan in Turbulenzen geriet. In einem dramati-
schen Moment kurz vor dem Landeanflug brach die schwarze Wolkende-
cke auf und gab einen Blick auf die schroffen Vulkankegel des Ararat 
frei. Das Schauspiel war grandios und hatte etwas Apokalyptisches. Die 
Kontrollen am Flughafen verliefen problemlos und zu einem Wucher-
preis nahm ich ein Taxi zu meiner Unterkunft, die ich über einen Bekann-
ten von Simferopol aus organisiert hatte.  
Das Wetter und die Plattenbauten waren grau, die Vegetation unter Müll-
bergen verschüttet und meine Absteige entpuppte sich als Baustelle, von 
der ich mir bald eine Augenentzündung zuzog. Als ich die Herberge be-
trat, erwarteten mich dort zwei Frauen, die an einem klapprigen Ofen 
                                                      
1Im Zuge des Karabach-Konflikts kam es am 27. und 28. Februar 1988 in der aserbaid-
schanischen Stadt Sumgait zu einem Pogrom an der armenischen Bevölkerung. Die hier 
erwähnte Gedenkfeier wurde von der „Armenischen Gesellschaft der Krim“ organisiert.  



24 

saßen, der die Zimmerwände mit Ruß bedeckt hatte. Auf einem kleinen, 
klebrigen Tisch waren Früchte und russisches Tortengebäck ausgebreitet 
und ich wünschte mir, ich wäre niemals Ethnologin geworden.  
 
Diese erste Begegnung mit dem Kaukasus, Armenien und Jerewan ist nun 
schon über drei Jahre her und in der Zwischenzeit habe ich die Region 
noch mehrfach besucht und als Forschungsfeld und persönlich schätzen 
gelernt.  
Meine hiermit vorgelegte Dissertation basiert v.a. auf einem einjährigen 
Feldforschungsaufenthalt in Jerewan von Anfang Februar 2009 bis An-
fang März 2010. Die ersten Aufenthalte im Frühling und im Sommer 
2008 dienten der Themensuche und Vorbereitung der Forschung. Weitere 
kürzere Aufenthalte in den Jahren 2011 und 2012 ermöglichten mir, zu 
einem Zeitpunkt, da ich die Auswertung meiner Daten bereits abge-
schlossen hatte, noch einige offene Fragen zu klären.  
Zur Finanzierung des eigentlichen Forschungsaufenthaltes stellte ich 
einen Antrag auf ein Forschungsstipendium beim Deutschen Akademi-
schen Austauschdienst (DAAD). Im Antrag skizzierte ich mein so ge-
nanntes „Forschungsvorhaben“ mit dem sehr weit gefassten Thema 
„Stadtentwicklung in Jerewan“, das von nun an von Prof. Dr. Roland 
Hardenberg betreut wurde.  
 
Den Entschluss, in Armenien zu arbeiten und die armenische Hauptstadt 
Jerewan zum Zentrum meiner Forschung zu machen, fasste ich aus ver-
schiedenen Gründen. Zum einen spielten der Zufall und praktische Erwä-
gungen eine Rolle. Durch längere Aufenthalte in Kirgistan, Russland und 
der Ukraine war mir der postsowjetische Kontext nicht ganz fremd. Mei-
ne Tätigkeit als wissenschaftliche Hilfskraft hatte mir außerdem einige 
kleinere Aufenthalte im Kaukasus ermöglicht, bei denen ich einen ersten 
Eindruck von der Region und ihren Besonderheiten gewinnen konnte. 
Diese Erfahrungen und meine Russischsprachkenntnisse erleichterten mir 
den Forschungseinstieg und somit auch die Entscheidung für Armenien 
erheblich. 
Was die Forschungslage betrifft, so ist Armenien, zumindest was die 
westliche, ethnologische Forschung anbelangt – noch mehr als Georgien 
und Aserbaidschan – ein unbeschriebenes Blatt. Ethnologische Forschung 



25 

wurde hier bisher überwiegend in der Sowjetzeit oder von indigenen 
Wissenschaftlern durchgeführt, deren Ergebnisse westlichen Ethnologen 
nur schwer zugänglich sind. Diese Situation brachte zwei Vorteile mit 
sich: Die bereits bestehende Literatur zu Armenien und Jerewan war 
überschaubar und damit zügig und relativ umfassend zu bewältigen, und 
es bestand die Möglichkeit, mit fast jeder Fragestellung neues, bisher im 
Westen unbekanntes Material zu bearbeiten.  
Neben diesen praktischen Vorzügen bietet Armenien zudem eine beson-
ders interessante Forschungssituation. Merkmale und Probleme, die auch 
für andere postsowjetische Gebiete charakteristisch sind, werden in Ar-
menien durch weitere Faktoren ergänzt bzw. verschärft: Die Beziehungen 
Armeniens zu fast allen Nachbarstaaten sind angespannt (Türkei, Aser-
baidschan) oder ambivalent (Georgien), woraus sich eine außergewöhnli-
che Isolation ergibt, die eine wirtschaftliche und politische Abhängigkeit 
von Russland und vom Iran schafft. Der Krieg mit Aserbaidschan um 
Berg-Karabach und Naturkatastrophen wie das Erdbeben von 1988 haben 
die Krise der Transformationszeit noch verstärkt und mitunter zu sehr 
krassen Disparitäten geführt, deren Folgen extreme Armut in großen Tei-
len der Bevölkerung einerseits und großer Reichtum bei neuen säkularen 
und religiösen Eliten andererseits sind. Diese gesellschaftlichen Um-
schichtungen sind nur ein Grund für die starke Emigration nach Russland, 
in die USA oder Europa sowie für eine Binnenmigration aus den ländli-
chen Gebieten in die Hauptstadt Jerewan. Eine nicht zu übersehende 
Macht in allen Prozessen ist dabei immer die armenische Diaspora, die 
sich sowohl finanziell als auch politisch in Armenien engagiert und sozu-
sagen von außen die Geschicke der Republik lenkt. 
Ich war überzeugt, dass sich diese und weitere für Armenien spezifische 
Faktoren sowie grundlegende Ideen, Normen und Werte auf der Alltags-
ebene auswirken und sich in der Hauptstadt Jerewan spiegeln mussten, 
denn, so der Schweizer Architekturtheoretiker Le Corbusier:  
 
“L’urbanisme est l’expression de la vie d’une société manifestée dans les 
œuvres du domaine bâti. Il est, par conséquent, le miroir d’une civilisa-
tion. Ce que peut une civilisation, l’urbanisme le montrera; ce sera 



26 

l’ensemble du domaine bâti, éléments matériels et rayonnements de 
l’esprit” (Le Corbusier 1959: 36).2 
 
Jerewan hatte mich vom ersten Moment an fasziniert. Die Frage, die sich 
mir nun stellte, war, welche Einflussfaktoren sich auf welche Weise und 
aus welchen Gründen im sich dynamisch verändernden Stadtbild mani-
festieren. Mit dieser offenen Fragestellung verknüpften sich eine Reihe 
weiterer Fragen zum äußeren Erscheinungsbild und inneren Pulsieren der 
Stadt.  
 
Als Ethnologin interessierte ich mich v.a. für die Mikroebene des städti-
schen Alltagslebens. Als primäre Untersuchungseinheit wählte ich daher 
zunächst das „Haus“.  
Der Plan, mehrere „Haus“-Einheiten zu „kartographieren“ und miteinan-
der zu vergleichen, erwies sich jedoch, allein wegen ihrer Größe und 
Unüberschaubarkeit, im Laufe der Feldforschung als unrealistisch. Die 
„Biographien“ der Häuser und ihrer Bewohner, die ich als Untersu-
chungseinheiten gewählt hatte, bildeten nur ein unvollständiges Gerüst, 
das ich mit Material von außerhalb dieser Einheiten füllte.  
Neben einer intensiven Untersuchung der beiden Nachbarschaften, in 
denen ich während meines Forschungsaufenthaltes lebte und die ich teil-
nehmend beobachtete, richtete ich mein Interesse deswegen v.a. auf den 
Städtebau im Allgemeinen, der, da er sich in der materiellen Gestaltung 
und Veränderung der Stadt, in der Architektur, der Stadtplanung und 
Infrastruktur etc., niederschlägt, leicht greifbar ist. So sprach ich mit mei-
nen Informanten insbesondere über die aktuellen Entwicklungen im Städ-
tebau und die sozialen Veränderungen im urbanen Raum.  
 
Die Auswahl der Informanten war dabei mehr oder weniger willkürlich 
und entsprach nicht dem klassischen „sample“. Viele Bewohner Jerewans 
lernte ich, wie gesagt, in meinen Nachbarschaften kennen. Nach dem 

                                                      
2„Die Urbanisierung ist der Ausdruck des Lebens einer Gesellschaft, die sich in den 
Werken auf dem Gebiet der Architektur manifestiert. Sie ist folglich der Spiegel einer Zi-
vilisation. Was in den Möglichkeiten einer Zivilisation liegt, das wird die Urbanisierung 
zum Vorschein bringen: Es sind die Gesamtheit der bebauten Umwelt, ihre materiellen 
Elemente und das Licht des Geistes“ (Le Corbusier 1959: 36; eigene Übersetzung). 



27 

Schneeballprinzip wurde ich dann mit deren Freunden, Verwandten und 
Bekannten bekannt gemacht. Anderen Personen begegnete ich zufällig – 
an der Universität, in Jugendclubs, bei Freizeitaktivitäten, in Ämtern, 
Warteschlangen oder einfach auf der Straße, wo ich manchmal von Neu-
gierigen angesprochen wurde. Wenn mich besondere Viertel oder Häuser 
interessierten, versuchte ich durch Anfragen und persönliche Präsenz mit 
den Bewohnern ins Gespräch zu kommen. Experteninterviews führte ich 
gezielt mit Architekten, Historikern, Denkmalschützern, Museumsperso-
nal, aktiven Gegnern der neuen Baumaßnahmen, Bauherren und Immobi-
lienmaklern. Außerdem beschäftigten mich administrative Prozesse, 
weswegen ich auch mit Beamten des Statistikamtes, des Katasteramtes, 
der Stadtverwaltung und der lokalen Häuser- und Hausverwaltungen 
sprach.  
 
Viele meiner Informanten, v.a. meine Schlüsselinformanten, betrachteten 
sich selbst als „urbane Mittelschicht“ (auch wenn sie von außen gelegent-
lich nicht so wahrgenommen wurden) und vertraten entsprechende Werte 
und Ideale. Sie definierten sich weniger über ihren Wohlstand, denn die-
ser ist während der Krise der 90er Jahre oft in Armut umgeschlagen, son-
dern über ihre „urbane Lebensart und Bildung“. Wenn ich im Folgenden 
verallgemeinere, spreche ich also oft von den Werten, Konzepten und 
Praktiken dieser Schicht, die zu Sowjetzeiten die Intelligenzia und den 
Kern der urbanen Gesellschaft stellte und sich heute auf Armenisch 
mtavorakanuthjun nennt. Laut Antonyan (2012) lässt sich die armenische 
mtavorakanuthjun auf verschiedene Weise definieren, wobei sich die 
Definitionen gegenseitig ergänzen – oder aber auch nur Teile der Defini-
tionen zur Selbstbezeichnung als mtavorakanuthjun ausreichen können. 
Eine Synthese der Zuschreibungen bildet folgende Definition:  
 
“Educated and ‘civilized’ people (or those who claim to be such), em-
ployed or self-employed in spheres of intellectual labor, and voluntarily 
and actively involved in nationwide discourses related to national, cul-
tural, social, and political values” (Antonyan 2012: 77).  
 
Die armenische Intelligenzia, bzw. mtavorakanuthjun ist einerseits in der 
europäischen und russischen Kultur verwurzelt und vertritt anderseits seit 



28 

dem 19. Jahrhundert auch nationale Interessen und Ideale. So war die 
Intelligenzia zu Sowjetzeiten ein Vertreter des sowjetischen Fortschritts- 
und Modernisierungswillen, in vielen Fällen aber auch ein Vertreter des 
Dissidententums und der armenischen Nationalbewegung. Heute werden 
rückblickend beide Rollen „nostalgisiert“ und in gegenwärtigen Diskur-
sen eingesetzt (Antonyan 2012: 79). Dabei ist auch ein Streit darüber 
entfacht, wer sich zur Intelligenzia, bzw. mtavorakanuthjun zählen darf, 
und welche Bedeutung den „Intellektuellen“ in der heutigen Gesellschaft 
zukommen soll.  
Ich halte die Selbstbezeichnung als Intelligenzia v.a. für eine Identifikati-
on mit bestimmten Werten, die aus der Innensicht fast jeder Stadtbewoh-
ner für sich beansprucht. Das Konzept der Intelligenzia spiegelt eine 
Selbstwahrnehmung, die von anderen, oft als negativ empfundenen Wer-
ten (der anderen Bewohner) abgrenzt wird. Diese der Intelligenzia ge-
genübergestellten „Werte der Anderen“ werden mit dem so genannten 
ŗabizmus gleichgesetzt, auf den ich zu einem späteren Zeitpunkt eingehen 
möchte.  
 
Gespräche und Interviews führte ich in verschiedenen Sprachen. Vor 
meinem Forschungsaufenthalt begann ich Armenisch zu lernen und setzte 
den Unterricht in Armenien mit einer privaten Lehrerin fort. Leider er-
wiesen sich meine Gesprächspartner als ungeduldig, und so führte ich 
viele Gespräche, v.a. komplexe Diskussionen mit Kollegen, Beamten und 
Schlüsselinformanten, auf Russisch. In meiner Nachbarschaft verschwieg 
ich meine Russischkenntnisse. Dies war der einzige Weg, um Armenisch 
zu lernen und zu sprechen. So waren fast alle Unterhaltungen mit meinen 
Nachbarn auf Armenisch, was deswegen relativ bald möglich war, da es 
immer wieder um die gleichen, alltäglichen Themen ging, die mit mei-
nem beschränkten Vokabular zu meistern sind. Nur mit zwei meiner 
Schlüsselinformanten, Sevada und Hovsep, sprach ich Englisch und 
Französisch. Wegen meines Sprachunterrichts hielt ich mich oft am Lehr-
stuhl für Deutsch der Briussow Universität auf und ging hier und im 
„Deutschclub“ immer wieder Verpflichtungen ein. Mit den Studierenden 
sprach ich überwiegend Deutsch.  
 



29 

Bei der Rekonstruktion historischer Daten halfen mir insbesondere die 
Mitarbeiter der Armenischen Akademie der Wissenschaften, des Histori-
schen Museums und des Stadtmuseums von Jerewan. Großzügig wurde 
mir der Zugang zu Kartenmaterial, Fotoarchiven und historischen Doku-
menten gewährt. Neben dem Fundus des Historischen Museums und des 
Stadtmuseums von Jerewan waren v.a. das Tamanyan Museum und das 
Staatsarchiv, in denen Materialien zur Rekonstruktion Jerewans unter 
dem Architekten Tamanyan und der Tamanyan-Nachlass eingelagert 
sind, für meine Arbeit bedeutsam. Glücklicherweise sind hier die Materi-
alien gut sortiert. Die Dokumente waren zu meiner Überraschung und 
Freude meist gut leserlich, oft mit Schreibmaschine geschrieben und in 
russischer Sprache verfasst, so dass sie sehr einfach zu bearbeiten waren. 
Besonders hilfreich war während des Forschungsaufenthaltes die ständige 
Unterstützung meiner armenischen Fachkollegen. Immer wieder traf ich 
mich mit ihnen an der Abteilung für zeitgenössische Ethnologie der Ar-
menischen Akademie der Wissenschaften oder an der Ethnologischen 
Abteilung des Historischen Museums. Sie gaben mir in einem freund-
schaftlichen Rahmen die Möglichkeit, meine Materialien zu besprechen, 
und verfolgten interessiert – und manchmal sicherlich auch belustigt – 
meine Arbeit. Auch nach meiner Rückkehr riss der Kontakt nicht ab und 
ich konnte mich jederzeit mit Fragen an sie wenden. Ihnen und allen mei-
nen Informanten, Bekannten und Freunden möchte ich an dieser Stelle 
herzlich danken. 
 



30 

1.2 Alte und neue Pfade der Forschung  
„Geographen und Gelehrte betrachten diese Landkarten und sehen be-
sorgt der Zeit entgegen, wo sie keine Arbeit mehr haben werden. Kein 
Wunder also, wenn mitunter Völker entdeckt werden, die seit undenkli-
cher Zeit friedlich ihren Regierungen Steuern zahlen, Besuch von außer-
halb empfangen und gar nicht wissen, daß sie erst jetzt entdeckt worden 
sind, daß sie bis jetzt von der Neugier der Europäer verschont wurden 
und nun plötzlich die nichtsahnende Gelehrtenwelt in jähes Staunen ver-
setzt haben“ (Essad Bey, Öl und Blut im Kaukasus, 2008 [1930]). 
 
Wie schon erwähnt, ist die ethnographische Forschung zu Armenien und 
v.a. zu Jerewan überschaubar.  
Vorsowjetische Schriften fallen in den Bereich der Historien- und Folklo-
reforschung, und die wissenschaftlichen Arbeiten aus der Sowjetzeit sind 
oft veraltet, ideologisch gefärbt und beschäftigen sich nicht selten mit 
Themen, denen heute weniger Beachtung geschenkt wird.3 Allein weil 
die älteren Texte fast ausschließlich in russischer oder armenischer Spra-
che veröffentlicht wurden, haben sie international eine geringe Rezeption 
erfahren (vgl. Grant & Yalçin-Heckmann 2007). Dies ist schade, denn 
sogar von den Novellen Raffis (1835-1888), die mir von meinen armeni-
schen Kollegen immer wieder als ethnologische Lektüre empfohlen wur-
den, könnte man sicher viel lernen. 
 
Die neuere westliche oder westlich geprägte wissenschaftliche und popu-
läre Literatur zu Armenien, die oft von Diasporaarmeniern geschrieben 
                                                      
3In dem Sammelband Exploring the Edge of Empire: Soviet Era Anthropology in the Cau-
casus and Central Asia, herausgegeben von Mühlfried und Sokolovsky (2011), werden 
die wichtigsten Themen, theoretischen Konzepte, Verdienste und Probleme der sowjeti-
schen Ethnologie – im Allgemeinen und insbesondere in Bezug auf den Kaukasus und 
Zentralasien – zusammengefasst. Sehr interessant ist eine im Appendix I veröffentlichte 
Liste der in Armenien seit 1950 bis heute im Fach Ethnologie verteidigten Doktorarbeiten 
(313-321). Neben Themen, die in den Bereich der Geschichte und Folklore fallen, finden 
sich darunter Arbeiten zu verwandtschaftsethnologischen Themen, die bis heute interes-
santes Material beinhalten, wie z.B. die Studie Karapetjans zur armenischen azg (1966). 
Der gleiche Sammelband enthält auch einen Aufsatz von Dabaghyan über die armenische 
Ethnologie der Sowjetzeit (s. Dabaghyan 2011: 151-173) und einen interessanten Kom-
mentar zur sowjetischen Ethnologie von Abrahamian (s. Abrahamian 2011b: 297-311). 



31 

wird, beschäftigt sich v.a. mit Themen, die das Sujet der Geschichts-, 
Kirchengeschichts-, Sprachgeschichts-, Literaturgeschichts- und Politik-
wissenschaft oder der Archäologie und Geographie sind. Oft geht es um 
den Genozid, den Karabach-Krieg oder „die armenische Identität“.  
Nur wenige der neueren Werke kann man als ethnologisch bezeichnen. 
Drei davon sind Memory, Identity, and Politics in Armenia (1994) von 
Nora Dudwick, Pasts and Futures: Space, History, and Armenian Identi-
ty, 1988-1994 (1996) von Stephanie Platz und Armenian Identity in a 
Changing World (2006) von Levon Abrahamian.  
 
Noch schlechter ist die Literaturlage zu Jerewan. Abgesehen von der 
älteren, eher soziologischen Arbeit von Arutjunjan und Karapetjan 
Naselenije Jerevana: Etnosoziologitscheskije Issljedovanija (Die Bevöl-
kerung Jerewans: Eine ethnosoziologische Untersuchung) (1986), ist mir 
keine stadtethnologische Monographie zu Jerewan bekannt. Auch in ge-
nannter Arbeit werden zwar interessante, aber v.a. statistische Daten prä-
sentiert. Andere Publikationen aus der Sowjetzeit, wie Erevan: Otscherk 
Istorii, Ekonomiki i Kultury Goroda (Jerewan: Überblick über die Ge-
schichte, Wirtschaft und Kultur der Stadt) (1965) von Simonian oder 
Erevan von Arutyunyan, Asratyan und Melikyan (1968) beschäftigen 
sich in erster Linie mit der Baugeschichte und Geschichte der Stadt. So 
verhält es sich auch bei neueren Arbeiten wie z.B. Erevan: la constructi-
on d’une capitale à l’époque soviétique (2008) von Ter Minassian und 
The Architecture of the Public Dwellings of Old Yerevan (2007) von 
Melkumian.  
Es gibt jedoch ein paar interessante stadtethnologische Aufsätze. Diese 
stammen v.a. von armenischen Ethnologen aus dem Umfeld Levon Abra-
hamians, dem Leiter der Abteilung für zeitgenössische Ethnologie an der 
Armenischen Akademie der Wissenschaften. In einem Interview berichte-
te Abrahamian mir und einer Kollegin von den Anfängen der armeni-
schen stadtethnologischen Forschung in den 90er Jahren (Abrahamian 
2012: 170-183). Seit dieser Zeit beschäftigen sich u.a. er selbst, Harutyun 
Marutyan und Gayane Shagoyan sowie einige Doktoranden mit urbanen 
Themen und Jerewan.  
Ansonsten wären noch die Arbeiten im Rahmen des Teilprojekts B4 
(Identitätspolitik im Kaukasus) des Sonderforschungsbereichs 640 (Re-



32 

präsentationen sozialer Ordnungen im Wandel), angesiedelt an der Hum-
boldt Universität zu Berlin, zu nennen. Drei Aufsatzsammlungen mit 
einigen wenigen stadtethnologischen Beiträgen zu Armenien sind in die-
sem Zusammenhang entstanden und zu nennen: Representations on the 
Margins of Europe: Politics and Identities in the Baltic and South 
Caucasus States (Darieva & Kaschuba 2007), Urban Spaces after 
Socialism: Ethnographies of Public Places in Eurasian Cities (Darieva & 
Kaschuba & Krebs 2011) und Die Postsowjetische Stadt: Aushandlungs-
prozesse im Südkaukasus (Kaschuba & Krebs & Pilz 2012). In allen drei 
Bänden und in der ersten Ausgabe der Zeitschrift Laboratorium enthält 
die Einleitung eine Übersicht zu den stadtethnologischen Arbeiten im 
postsowjetischen Raum, insbesondere im Südkaukasus und Zentralasien, 
wobei das Fazit immer ähnlich etwa wie folgt lautet: ”the case of post-
Soviet cities is largely terra incognita and the study of postsocialist 
Eurasian urbanity has not yet really developed“ (Darieva & Kaschuba & 
Krebs 2011: 10; vgl.: Darieva & Kaschuba 2007: 10-14; vgl.: Darieva & 
Kaschuba & Krebs 2011: 10-11; vgl.: Darieva & Voronkov 2010: 17-27; 
vgl.: Kaschuba & Pilz 2012).  
Gleichwohl gibt es natürlich für den gesamten postsowjetischen Raum 
einige interessante Arbeiten, die mir als Vergleichsmaterial dienten, z.B. 
die stadtethnologischen Studien von Van Assche, Salukvadze und 
Shavishvili (2009) zu Tbilisi oder Untersuchungen in der Mongolei, 
Zentralasien oder Russland von Humphrey (1999, 2005), Liu (2007), 
Alexander und Buchli (2007) sowie Alexander, Buchli und Humphrey 
(2007). Hinzu kommen stadthistorische Untersuchungen, wie z.B. Arbei-
ten zu Sankt Petersburg, Moskau und Magnitogorsk von Karl Schlögel 
(2007), Monica Rüthers (2007) und Stephen Kotkin (1995).  
 
Da mein Thema die Stadt ist und somit auch in den allgemeinen und re-
gional unabhängigen Theoriebereich der Stadtethnologie fällt, möchte ich 
einige Anmerkungen zur Einordnung meiner Arbeit auch in diesen For-
schungszusammenhang anbringen. Da ich dafür etwas ausholen muss, 
werde ich dies erst im nächsten Kapitel tun. 
 
Bei vielen Themen, die nicht ausschließlich in den Bereich der Stadt-
ethnologie fallen, habe ich mangels spezifischer Literatur und mit dem 



33 

Wunsch, einen interkulturellen Vergleich anzustellen, auch auf Daten und 
Beispiele aus anderen Feldern und Regionen zugegriffen.  
Naheliegend ist natürlich die Gegenüberstellung mit ethnographischen 
Daten aus dem unmittelbaren Umfeld im Südkaukasus.4 An dieser Stelle 
kann und möchte ich nur wenige Arbeiten nennen, die mir besonders 
wichtig erscheinen, nämlich die etwas ältere Studie von Dragadze Rural 
Families in Soviet Georgia: A Case Study in Ratcha Province (1988), 
Verwandtschaft, Religion und Geschlecht in Aserbaidschan (2005) von 
Pfluger-Schindlbeck und The Return of Private Property: Rural Life after 
Agrarian Reform in the Republic of Azerbaijan (2010) von Yalçin-
Heckmann.  
 
Fernerhin habe ich freizügig von der wissenschaftlichen Literatur ver-
schiedener Disziplinen Gebrauch gemacht.  
 
Einige Leser mag verwundern, dass ich im Bereich der Ethnologie v.a. 
auch auf ältere Werke aus völlig anderen regionalen und thematischen 
Kontexten, wie z.B. Chrysantheme und Schwert: Formen der japanischen 
Kultur von Ruth Benedict (2006 [1946]), Wirtschaft und Gesellschaft: 
Grundriss der Verstehenden Soziologie. von Max Weber (1985) oder 
Primitive Classification von Émile Durkheim und Marcel Mauss (1963 
[1903]), zurückgegriffen habe. Inspiriert durch die theoretische Ausrich-
tung meiner akademischen Lehrer bewege ich mich dabei oft in der Tra-
dition des französischen Strukturalismus, wenn ich mich z.B. der Werke 
von Mauss, Lévi-Strauss und Dumonts bediene.  
 
In erster Linie ging es mir darum, meine Daten zu sortieren. Gleichzeitig 
bin ich der „strukturalistischen“ bzw. „neostrukturalistischen“ Auffas-
sung, dass jeder Kultur eine spezifische, meist unbewusste „Grammatik“ 
(Struktur) zugrunde liegt. Diese Grammatik, wie sie von Edmund Leach 
genannt wird (Leach 1981), lässt sich u.a. mit Spielregeln vergleichen, 
die nicht willkürlich und mehr als das Produkt von individuellen Mei-
nungen oder „Stimmen“ sind. Wenn ich dies behaupte, gehe ich nicht 
unbedingt den Weg der Masken (Lévi-Strauss 1977), nicht den Weg einer 
                                                      
4Was zur ethnologischen Literatur zu Armenien gesagt wurde, gilt weitgehend auch für 
den gesamten Südkaukasus. Hierzu siehe Grant und Yalçin-Heckmann (2007). 



34 

meiner Meinung nach häufig allzu krampfhaften Suche nach allgemein-
gültigen Dichotomien und Oppositionen. Aber ich interessiere mich, ge-
nau wie Lévi-Strauss und seine Nachfolger, für die Beziehungen zwischen 
den Beziehungen, d.h. für zunächst nicht offensichtliche Parallelen von 
Zusammenhängen auf unterschiedlichen Ebenen der sozialen Ordnung 
und des kulturellen Lebens. Diese Beziehungen zwischen den Beziehun-
gen sind laut Leach die Essenz des Strukturalismus:  
 
“So when structuralists concern themselves with binary oppositions they 
are, from their point of view, showing a preoccupation with relationships 
between relationships and this is indeed the guts of what structuralism is 
all about. Structuralists maintain that social reality consists of abstract 
networks of relationships-between-relationships and that cultural phe-
nomena in the world out there represent conscious and inconscious at-
tempts by men to objectify these networks” (Leach 1981: 24).  
 
Wenn ich also behaupte, dass Häuser, Straßen und der Städtebau soziale 
Beziehungen widerspiegeln, und des weiteren annehme, die Beziehungen 
zwischen Häusern, die Beziehungen zwischen sozialen Gruppen und die 
Beziehungen zwischen sprachlichen Konzepten und Kategorien würden 
in gewisser Weise korrelieren, so befinde ich mich mit diesen schlichten 
Aussagen bereits innerhalb der strukturalistischen Tradition.  
Wie ich bei verschiedenen Gelegenheiten feststellen konnte, begibt man 
sich im aktuellen Wissenschaftsbetrieb mit einer solchen Selbstzuschrei-
bung ins Kreuzfeuer der Kritik. Selbst die Verwendung von Begriffen 
wie „Kategorie“, „System“ und „Modell“ gilt als – ich möchte behaupten 
– ideologisch verdächtig (vgl. Sahlins 1999).  
Nach den Erfahrungen während eines Doktoranden-Workshops der DGV 
zum Kulturbegriff bin ich persönlich jedoch der Ansicht, dass sich nicht 
jede gute und nicht jede schlechte Absicht in der Verwendung eines Wor-
tes verbirgt. Ich persönlich glaube z.B. nicht, dass es etwas über Macht-
verhältnisse aussagt, wenn ich meine Gesprächspartner „Informanten“ 
nenne.5  

                                                      
5Abgesehen davon wird man als Ethnologe im postsowjetischen Raum oft genug von den 
Informanten „unterdrückt“. Was in einem Archiv interessant ist, entscheidet nicht selten 



35 

Außerdem bin ich aktuell geneigt anzunehmen, dass sich verschiedene 
theoretische Ansätze nicht ausschließen müssen und sich v.a. dadurch 
unterscheiden, dass sie sich für verschiedene Aspekte einer Sache/ eines 
Sachverhaltes interessieren. So kann man, statt nach Beziehungen zwi-
schen Beziehungen, natürlich auch nach Aushandlungsprozessen fragen 
und dabei zu interessanten Ergebnissen kommen.  
V.a. im zweiten und dritten Kapitel geht es deswegen auch in meiner 
Arbeit viel um Diskurse. Dennoch öffne ich sogar an dieser Stelle nicht 
die Büchse der Diskursanalyse, da mich weniger die Diskurse selbst, als 
die auch hier wiederum dahinterstehenden Beziehungen interessieren. 
Dies bedeutet nicht, dass man zur Beschreibung und Analyse meiner 
Daten nicht durchaus auch die Theorien und Begrifflichkeiten Foucaults, 
Bourdieus, Mouffes und Laclaus anwenden könnte. V.a. im letzten Kapi-
tel zur Klassifikation historischer Epochen-Merkmale und -Werte wäre 
eine Gegenüberstellung mit der Archäologie des Wissens (Foucault 1992) 
mit Sicherheit interessant. Ich habe mich jedoch entschieden, mich nicht 
dem „dominanten wissenschaftlichen Diskurs“ anzuschließen, und meine 
Schwerpunkte anders gesetzt – ohne andere Deutungsmöglichkeiten aus-
schließen zu wollen.  
Die übliche Kritik am Strukturalismus, die auch an Foucault geübt wurde, 
ist der Vorwurf der Ahistorizität. Strukturen seien starr und würden dem 
gesellschaftlichen Wandel nicht gerecht werden. Ich sehe in diesem Vor-
wurf kein Problem. Beziehungen zwischen Beziehungen sind kontextab-
hängig und wandelbar, was insbesondere in meiner Studie deutlich wird, 
die eine Situation der postsowjetischen Transformation beschreibt. Was 
weniger wandelbar ist, sind sozio-kulturelle Werte (vgl. Salhlins 1999). 
Ich werde auf dieses Problem zu einem späteren Zeitpunkt zurückkom-
men.  
Als weiterer klassischer Schwachpunkt strukturalistischer Analysen gilt 
die Angreifbarkeit von Verallgemeinerungen und idealtypischen Model-
len. Ich persönlich halte Verallgemeinerungen und Modelle jedoch für 
unausweichlich und notwendig. Verallgemeinerungen – ebenso wie Ka-
tegorisierungen – sind Hilfsmittel, mit denen auch im alltäglichen Leben 
Tatsachen jeder Art sortiert, verstanden und miteinander verglichen wer-
                                                                                                                        
eine gestrenge Aufseherin und während der Audienzen in den Büros der verschiedenen 
Bürokraten kam ich mir nicht selten wie eine verschreckte Maus vor. 



36 

den. Modelle sind Hilfestellungen des Verstehens und ermöglichen Ver-
gleiche. Abgesehen davon, dass ich mir darüber im Klaren bin, dass Da-
ten auch von der subjektiven Wahrnehmung des Ethnologen abhängen, 
schließen meiner Meinung nach Verallgemeinerungen Abweichungen mit 
ein. Sie bilden einen diskutierbaren Rahmen. Eine „ideale Familie“, wie 
ich sie in den folgenden Kapiteln als armenischen Prototypen beschreiben 
werde, mag es in der Realität nicht geben – trotzdem existiert sie als Ideal 
und gesellschaftlicher Wert, der als Idee und Ideal Gültigkeit hat und 
angestrebt wird. 
An dieser Stelle muss auch vom Stellenwert des Individuums gesprochen 
werden. Man wird in meiner Arbeit nur wenige Individuen finden. Dies 
hat verschiedene, z.T. bereits angeklungene Gründe. Bis auf Ausnahmen 
waren meine Informanten zwar sehr gesprächig und offen, wollten aber 
unbedingt anonym bleiben. Jerewan ist in mancher Hinsicht tatsächlich 
ein Dorf. Sogar ungefähre Beschreibungen von einzelnen Personen ma-
chen sie identifizierbar. Jeder kennt jeden und ein falsches Wort kann 
einen Menschen schnell in Verruf bringen, was für diesen schwere Fol-
gen hätte. Abgesehen davon ist auch die politische Lage so, dass be-
stimmte Äußerungen nicht ungefährlich erscheinen.  
Neben diesen praktischen Erwägungen sind außerdem die meisten Aus-
sagen und Beobachtungen keine Einzelfälle. Reden und Praktiken wie-
derholten sich in einer für mich erstaunlichen Konformität. Thomas 
Hauschild, der in Italien über Magie geforscht hat, ist der Ansicht:  
 
„Wenn man über Gerede forscht, gibt es einen Punkt der Sättigung. Dann 
tischen einem die Leute nichts wirklich Neues mehr auf, dann ist die For-
schung abgeschlossen, auch wenn im Meer der Wörter nichts wirklich zu 
Ende geht“ (Hauschild 2002: 499).  
 
Dieser Punkt der Sättigung, der nicht nur bei „Gerede“ auftaucht, schien 
mir, zumindest in Bezug auf bestimmte Themen, am Ende meiner For-
schung tatsächlich erreicht. Trotzdem gibt es für mich natürlich bis zum 
jetzigen Zeitpunkt Überraschungen, Korrekturen und offene Fragen. Aber 
letztendlich geht es mir, wie schon erwähnt, weniger um Einzelaussagen. 
Es geht mir um zugrundeliegende Beziehungen, Zusammenhänge, den 
Referenzrahmen und Werte, an die Einzelaussagen anschließen, bzw. 



37 

ohne die individuelle Handlungen meines Erachtens nicht möglich sind. 
An dieser Stelle schließe ich mich Dumont an:  
 
„It is enough to observe that actual men do not behave: they act with an 
idea in their heads, perhaps that of conforming to custom. Man acts as a 
function of what he thinks, and while he has up to a certain point the 
ability to arrange his thoughts in his own way, to construct new catego-
ries, he does so starting from the categories which are given by society; 
their link with language should be sufficient reminder of this” (Dumont 
1980: 6). 
 
Im Großen und Ganzen hoffe ich v.a., mit der Präsentation meiner Feld-
daten ethnographisches Material zur Verfügung zu stellen, das jenseits 
meiner Auslegungen diskutiert, korrigiert und jederzeit ergänzt werden 
kann.  
 

1.3 Wege in die Stadt und städtische Räume 
An dieser Stelle möchte ich, wie angekündigt, noch ein paar Worte über 
den urbanen Raum als Forschungsgegenstand verlieren.  
Die Stadt entspricht nicht unbedingt dem herkömmlichen Feld der Ethno-
logie. Klassische Ethnologen beschäftigten sich mit so genannten „tradi-
tionellen Gesellschaften“, die man in exotischen Gegenden suchte und im 
angelsächsischen Raum als „face-to-face“ oder „small-scale societies“ 
bezeichnet. Diese gelten als übersichtliche soziale Einheiten mit einer 
gemeinschaftlichen Organisation, die sich – im Gegensatz zum Chaos der 
Städte – mit ethnologischen Methoden ganzheitlich erfassen und untersu-
chen lassen.  
Städte sind dagegen groß, verwirrend und ihre Bevölkerungen vielschich-
tig und schwer überschaubar. Leider ist es mir an dieser Stelle nicht mög-
lich, alle (v.a. methodischen) Probleme, die sich aus dieser Tatsache er-
geben, sowie die gesamte Geschichte der Stadtethnologie widerzugeben. 
Detaillierte Informationen sowie ausgiebige Listen und Besprechungen 
der wichtigsten Arbeiten auf diesem Gebiet lassen sich u.a. in den 
Zusammenfassungen von Antweiler (2003), Lindner (2004), Kokot und 
Bommer (1991), Kemper und Rollwagen (1996), Sanjek (1996), Hannerz 



38 

(1980) und Low (1996; 2002) nachlesen. Anzumerken ist, dass v.a. die 
Essaysammlung von Hannerz Exploring the City: Inquiries Toward an 
Urban Anthropology (1980) bis heute für die ethnologische Untersu-
chung von Städten den Status eines Referenzwerkes behalten hat. Ich 
werde hier nur die groben und wichtigsten Entwicklungen und Themen 
der Stadtethnologie aufgreifen, die zum Verständnis meiner eigenen Her-
angehensweise notwendig sind. 
 
Mit Ausnahme einige Pionierarbeiten (s. Lindner 2004) beginnt die ei-
gentliche Geschichte der Stadtethnologie in den 20er und 30er Jahren mit 
den Studien der Chicago School of Sociology. Ihre Mitglieder arbeiteten 
zunächst am Standort Chicago, das in kurzer Zeit zu einer Metropole 
herangewachsen und Brennpunkt neuer Entwicklungen und damit einher-
gehender sozialer Probleme geworden war. Themen waren Urbanität per 
se, Verstädterung, Land-Stadt-Migration, Segregation und städtische 
Ethnizität (Hannerz 1980: 19-58; Low 1996: 384). Eine zweite Generati-
on der Chicago School, die sich v.a. aus den Schülern Robert Redfields 
rekrutierte, führte diese Tradition fort. Sie untersuchte in den 40er und 
50er Jahren die Beziehungen zwischen Städten und bäuerlichen Dörfern 
sowie den Kontrast zwischen dem angeblich idyllischen Land- und dem 
anonymen Stadtleben in Süd- und Mittelamerika. Andere Schwerpunkte 
waren Stadttypen, die Anpassung von Migranten an die urbane Umwelt 
und die städtische Armut, d.h. Themen, die wiederum oft mit akuten ge-
sellschaftlichen Problemen verbunden waren (Antweiler 2003: 364; 
Kemper & Rollwagen 1996: 1338).  
Britische Ethnologen des Rhodes-Livingston Institute forschten in den 
30er und 40er Jahren unabhängig von ihren amerikanischen Kollegen in 
Städten des zentral- und südafrikanischen Kupfergürtels (Antweiler 2005: 
364; Hannerz 1980: 119-162). Ihr Verdienst für die Stadtethnologie war 
v.a. die Entwicklung neuer Methoden, insbesondere der Netzwerkanaly-
se, die verzweigte soziale Strukturen im urbanen Umfeld erfassbar zu 
machen schien (Hannerz 1980: 163-201; Low 1996: 385).  
Der Begriff der „Stadtethnologie“ als Bezeichnung einer eigenständigen 
Disziplin etablierte sich erst in den 60er und 70er Jahren. In dieser Zeit 
zeichnete sich eine globale Entwicklung zur Verstädterung ab. Immer 
mehr Menschen verließen das Land, und ihnen folgten vermehrt auch 



39 

Ethnologen in die Stadt (Kemper & Rollwagen 1996: 1337; Hannerz 
1980: 1-2). Die Forschungsthemen konzentrierten sich weiterhin auf 
Schwerpunkte, die schon im Fokus der Chicago School of Sociology und 
der Briten gestanden hatten (Migration, Familie und Verwandtschaft, so-
ziale Netzwerke, Armut, Ethnizität und urbane Bedingungen) und die 
man oft in Kontrast zu ihrer Erforschung in ländlichen Gebieten betrach-
tete.  
Insbesondere in den 70er Jahren wurden in Folge der Hinwendung zu 
diesen Themen einige Lehrbücher, Aufsatzsammlungen, Zeitschriften 
und Artikel herausgegeben (s. Kemper & Rollwagen 1996: 1339-1340) 
und darin methodologische Grundsatzdebatten geführt: Sollten Städte als 
Ganzes oder in Aspekten studiert werden? Eine anthropology of cities 
oder eine anthropology in cities betrieben werden (Low 2002: 15999; 
Low 1996: 384)? War die Stadt der Forschungsrahmen oder der Gegen-
stand, also die Stadt ein locus oder focus? Auch nach der Einbettung von 
Städten in größere Kontexte wurde gefragt, sowie die Herangehensweise 
an das neue Feld diskutiert (bottom-up oder top-down) (vgl. Hannerz 
1980: 1-18).6  
In den 80er Jahren war man der methodologischen Fragen bereits weitge-
hend überdrüssig. Städte wurden nun locus UND focus, die Themen viel-
fältig und die Methoden unorthodox und interdisziplinär. Man bezog 
sowohl einzelne Individuen als auch Nachbarschaften und offizielle Insti-
tutionen in die Untersuchungen ein, betrachtete die Beziehungen zwi-
schen Raum und Bewohnern, die Stadt in Aspekten oder als Gesamtheit, 
und interessierte sich für soziale Schichten, koloniale und ökonomische 
Einflüsse, die symbolische Repräsentation sowie die Einbettung von 
Städten in globale Zusammenhänge (Kemper & Rollwagen 1996: 1341; 
Low 2002: 16000).  
Low unterscheidet verschiedene Stadt-Definitionen, die Aspekte betonen, 
die in den letzten Jahren im Mittelpunkt der stadtethnologischen For-
schung standen: die „ethnic city“ (1996: 387-388), „divided city“ (1996: 
388-390), „gendered city“ (1996: 390-391), “contested city“ (1996: 391-
392), “deindustrialized city” (1996: 392-393), “informational city” (1996: 
                                                      
6Häufig arbeitete man mit quantitativen Methoden, mit der Netzwerkanalyse und der 
Untersuchung spezifischer Subgruppen, Situationen und Ereignisse (Antweiler 2003; Low 
2002: 16000; vgl. Bestor 2002: 146-161). 



40 

394), “modernist”, “postmodernist city” (1996: 394-396), “fortress city” 
(1996: 396-398), “sacred city” (1996: 398-399) und “traditional city” 
(1996: 399). All diese Definitionen sind meiner Auffassung nach letztlich 
Beschreibungen urbaner Themen, die einmal mehr und einmal weniger 
im Vordergrund stehen.  
 
Ich selbst habe, wie allein aus dem Inhaltsverzeichnis der Arbeit ersicht-
lich wird, verschiedene Schwerpunkte, die in der historischen Entwick-
lung der Stadtethnologie thematisiert wurden, aufgegriffen und kombi-
niert und dabei klassische und neue Methoden der stadtethnologischen 
Feldforschung angewandt und verknüpft. Dies geschah nicht bewusst und 
in Hinblick auf die stadtethnologische Tradition. Vielmehr haben sich die 
Themen- und Methodenwahl aus den Anforderungen des Feldes ergeben. 
Mit Hannerz’schen Worten gesprochen:  
 
„Both what may be original about it and what will be borrowed from 
other sources (and thereafter possibly transformed) are determined by 
the confrontation of the anthropological mind with urban realities“ 
(Hannerz 1980: 6). 
 
Ich habe nicht nur einen, sondern viele Orte – und die Stadt als Ganzes – 
untersucht und bin meinen Informanten, die sich in der Stadt bewegten 
und verschiedene Beziehungen unterhielten, gefolgt. Ich habe teilneh-
mend beobachtet, Befragungen durchgeführt, historische Nachforschun-
gen angestellt und u.a. die materielle Kultur und v.a. den Städtebau auf-
gezeichnet. Mir ging es dabei einerseits um die Erfassung der sozialen 
Struktur und andererseits um die Bedeutung urbaner Räume.  
Hannerz unterscheidet bei der Erforschung der Stadt das Soziale vom 
Kulturellen. Unter dem Sozialen versteht er soziale Beziehungen und 
soziale Strukturen, unter dem Kulturellen Ideen, Wissen, Überzeugungen 
und Werte (Hannerz 1980: 11):  
 
„We tend to generalize about urbanism first of all as a characteristic 
kind of social relationships, and only secondarily and derivatively as a 
set of ideas by urbanities. Urban culture, consequently, may be most 



41 

readily conceptualized when the description of social structure is already 
well under way“ (Hannerz 1980: 11). 
 
Ich bin der Auffassung, dass sich Soziales und Kulturelles (so wie es 
jeweils von Hannerz definiert wird) nicht voneinander trennen lassen. 
Aus diesem Grund beinhaltet eine Erfassung der sozialen Struktur auch 
immer eine Darstellung kultureller Werte, was ich insbesondere mit der 
Beschreibung des Hauses, aber auch anderer sozialer Räume, zeigen 
möchte. 
 
An dieser Stelle ist es an der Zeit, auch über den seit dem so genannten 
„spatial turn“ (s. Döring & Thielmann 2008) häufig debattierten Raum-
Begriff zu sprechen. Auch hier werde ich mich kurz fassen. Für genauere 
Informationen möchte ich auf den Aufsatz Culture and Space – Anthro-
pological Approaches von Kokot (2007) verweisen. 
Mit Lefebvre und Low bin ich der Auffassung, dass Räume, insbesondere 
urbane Räume, „sozial produziert“ und „konstruiert“ sind. Das bedeutet, 
dass Räume geplant und bebaut, aber auch von Menschen angeeignet und 
interpretiert werden (Low 1996: 861-862; Lefebvre 1991).7  
Beides, Produktion und Konstruktion, geschieht meiner Meinung nach 
jedoch nicht willkürlich, sondern nach bestimmten „Spielregeln“, die 
einer „inneren Struktur“ verpflichtet sind und andere soziale Bereiche 
widerspiegeln. 
Gleichzeitig bin ich der Überzeugung, dass nicht nur Menschen Räume, 
sondern umgekehrt, auch „produzierte Räume“ Menschen und deren so-
ziale Beziehungen, Praktiken und Denkweisen formen können. Dies geht 
in eine Richtung, die v.a. von Foucault vertreten und am Beispiel des 
Gefängnisbaus erläutert wurde. In Überwachen und Strafen: Die Geburt 
                                                      
7Diese Idee wird in verschiedenen Abwandlungen von Lefebvre (1991), de Certeau 
(1988), Low (1996) und anderen vertreten. Oft werden dabei Machtverhältnisse betont. 
Lefebvre unterscheidet zwischen domination und appropriation als verschiedene Formen 
der Raumproduktion, d.h. er unterscheidet auch zwischen denen, die den Raum – im Sin-
ne Foucaults – beherrschen und denen, die notwendig im Alltag von ihm Gebrauch ma-
chen (Lefebvre 1991). Für Low sind es, wie sie an der Analyse öffentlicher Plätze in Cos-
ta Rica zeigt, fast immer die Herrschenden, die den Raum konstruieren, während die 
Produktion bei ihr vielmehr dem entspricht, was Lefebvre als appropriation bezeichnet 
(Low 1996: 861-862).  



42 

des Gefängnisses (1995) vertritt Foucault die Ansicht, dass die Raumge-
staltung, z.B. mit Hilfe der Architektur, soziale Kontrolle ermöglicht. 
Dieser Erklärungsansatz ist bei der wissenschaftlichen Analyse sowjeti-
scher Städte besonders populär, und in der Tat erscheinen öffentliche 
Plätze, aber auch Wohnanlagen als Kulissen sowjetischer Herrschaft und 
Einflussnahme. Gleichzeitig hebt die Reaktion auf bzw. die Interaktion 
mit der Architektur – so meine Ansicht – die „sozio-kulturelle Struktur“ 
besonders hervor, nämlich in dem Augenblick, wenn sie mit einer aufge-
drückten Ordnung kollidiert, sie zu verändern oder sich ihr anzupassen 
versucht.  
Gerade die ständige Wechselwirkung und Transformation von Produktion 
und Konstruktion ist deswegen besonders interessant. Der historische 
Wandel von der Produktion von Räumen (häufig durch die Mächtigen) 
und deren Aneignung (durch einfache Bewohner) fördert soziale Bezie-
hungen und die damit verbundenen Werte zu Tage, da sie im Prozess der 
Wechselwirkung wirken, aktiv debattiert, praktisch umgesetzt und greif-
bar gemacht werden.  
 
 
 



43 

2. Hütten, Gärten, Wolkenkratzer –  
Die Geschichte der Stadt 

„Yerevan, in the Armenians’ opinion, is the largest settlement in the 
world. According to their tradition, Noah lived here before the flood and 
after it with his family, having come down the mountains that his ark had 
been moored to. Besides that, the Armenians assert that it was here, that 
the Paradise on Earth was to be found. These traditions are, of course, 
not well-founded and are perpetuated by ignorant and boastful people” 
(Jean Chardin, Travels in Persia, 1673-1677). 
 
In diesem Kapitel möchte ich die Stadtgeschichte Jerewans nachzeichnen. 
Die Stadtgeschichte und die hier bereits mit Hilfe von Unterkapiteln vor-
genommene Aufteilung der Geschichte in Epochen sind hilfreich bei der 
Beschreibung der historisch gewachsenen Stadt und vermitteln einen 
Eindruck vom aktuellen Stadtbild Jerewans. Gleichzeitig sind die Ge-
schichte und die Epochenaufteilung wichtig zum Verständnis der im vier-
ten Kapitel beschriebenen Kategorien. Diese Kategorien dienen den Be-
wohnern Jerewans zur Klassifizierung und Bewertung von Häusern, 
Bauwerken, sozialen Gruppen, urbanen Räumen, sozialen Beziehungen 
und anderen städtischen Phänomenen.  
 
In allen Gesprächen mit meinen Informanten wurde mir immer wieder 
vor Augen geführt, welche Bedeutung Armenier der eigenen Geschichte 
beimessen. „Die Vergangenheit ist Vergangenheit, aber man muss sie im 
Hinterkopf behalten“, werde ich gewarnt, „zuerst muss man seine Ge-
schichte kennen, sonst ist man niemand mehr“.  
Wenn ich etwas über Jerewan wissen wollte, sei es von Experten oder 
Laien, wurde mir entsprechend dieser Regel zu passenden und unpassen-
den Gelegenheiten immer zuerst die Geschichte der Stadt referiert. Viel-
leicht versuchte man so dem Ethnologen zu helfen, den man auch in Ar-
menien aus der sowjetischen Wissenschaftstradition als eifrigen Chronis-
ten kennt, der sich für mündliche Überlieferungen, vergessene Traditio-
nen und für Geschichte und Geschichten interessiert (Petrova-Averkieva 
1980: 19; Van Meurs 2001). Aber auch wenn man mir als etnograf ver-



44 

mutlich besonders gerne von der Vergangenheit berichtete, ist sicher, 
dass das historische Wissen im armenischen Kontext – auch ohne die 
Anwesenheit des Ethnologen – von großer Bedeutung ist und gerade in 
Bezug auf Jerewan ständig erzählt, diskutiert und tradiert wird.  
Wenn ich an dieser Stelle bei der Beschreibung Jerewans die „Geschich-
te“ sowie die chronologische Entwicklung der Stadt an den Anfang stelle, 
so folge ich damit also nicht nur einer konventionellen Darstellungsme-
thode, sondern übernehme auch die Gewichtung, die meine armenischen 
Informanten diesem Thema im Alltag zugestanden.  
 
Während meines Forschungsaufenthaltes feierte die Stadt Jerewan mit 
großem Aufwand ihr angeblich 2791-jähriges Jubiläum. Die armenische 
Flagge und Fahnen mit dem Wappen der Stadt wurden aus allen Fenstern 
gehisst und Anstecker und Bänder mit der Aufschrift „Ich liebe Dich, 
Jerewan“ und „Erebuni-Jerewan 2791“ verteilt. Die Kinder waren her-
ausgeputzt, die Blumenbeete der Stadt schon Wochen zuvor für das freu-
dige Ereignis bepflanzt, der Müll beseitigt und die Straßen gekehrt wor-
den (Abb.8). In der Stadt wurden verschiedene Ereignisse, wie Konzerte, 
Tänze und Ausstellungen organisiert. Ein kleines Faltblatt, das schon seit 
Tagen an alle Passanten verteilt worden war, informierte mit einem Plan 
über die Inhalte und Örtlichkeiten der verschiedenen Attraktionen, die die 
Städter und Besucher vom Land in den verschiedenen Parks und Straßen 
erwarteten. 
Den Höhepunkt des Tages bildeten die Folklore-Tänze auf dem Platz der 
Republik, die von Schülern verschiedener Schulen aufgeführt wurden 
(Abb.12). Diesen Darbietungen sollte eine Rede des Bürgermeisters fol-
gen, die jedoch unerwartet ausfiel. Bald flogen überall Luftballons durch 
die Luft und Mädchen in traditionellen Kostümen mischten sich in klei-
nen Gruppen unter die Menge.  
Eine Gruppe als Urartäer1 verkleideter Einwohner marschierte schließlich 
angeführt von ihrem König Argishti I ins Zentrum ein. Sie war in einer 
Prozession den langen Weg vom Stadtteil Erebuni hierhergekommen, um 

                                                      
1Das Urartäische Reich war ein altorientalisches Reich, das zwischen dem 9. und 6. Jh. 
v.Chr. seine Blütezeit erlebte. Es breitete sich vom Vansee in Kleinasien bis in das Urmia- 
und Sewanbecken sowie die Arax-Ebene aus und gehört somit zur (Siedlungs-)Geschichte 
des armenischen Hochlandes (Hofmann 2006: 15-23; Shnirelmann 2002). 

http://de.wikipedia.org/wiki/Alter_Orient
http://de.wikipedia.org/wiki/Vansee
http://de.wikipedia.org/wiki/Kleinasien


45 

die Erbfolge zu symbolisieren, die die urartäische Siedlung Erebuni mit 
der Stadt Jerewan verbinden soll. Diese angebliche Erbfolge ist die 
Grundlage für die Berechnung, die das Alter der Stadt mit 2791 Jahren 
angibt. Diese Zahl, nach der Jerewan eine der ältesten Städte der Welt, 
älter noch als Rom, ist, geht auf sowjetische Wissenschaftler zurück, die 
Erebuni ausgegraben und erforscht haben. Seit den Ausgrabungen geht 
man davon aus, dass eine historische Verbindung von Jerewan zur Fes-
tung und Siedlung von Erebuni besteht, die, wie es eine Keilschrifttafel 
beweist, im Jahre 782 v.Chr. durch den urartäischen König Argischti I 
gegründet wurde.2  
Von Erebuni, das als Ruinenrest und Museum in einem gleichnamigen 
Viertel Jerewans überlebt hat, soll Jerewan – so die sowjetischen 
Sprachwissenschaftler – sogar seinen Namen erhalten haben (Ananikjan 
1989: 14). In der Hymne der Stadt mit dem Titel „Erebuni-Jerewan“ 
wird diese direkte Verbindung besungen.3  
 
Eine andere Legende, die von den Bewohnern der Stadt ebenso häufig 
erzählt wird und die nicht den urartäischen Ursprung der armenischen 
Kultur, sondern die christliche Identität der Armenier betont, führt den 
Namen der Stadt auf einen Ausruf des biblischen Noah zurück. Dieser 
soll nach der Landung der Arche auf dem Berg Ararat (Abb.1) (Genesis 
6,1-9,29) in die Ebene gestiegen und der Siedlung, dem zukünftigen Je-
rewan, „ansichtig geworden“ sein. Der Ausdruck „Jerevan“ (armen.: 
Երևան) komme demnach, so wurde mir erzählt, vom armenischen Be-

                                                      
2Funde in Shengavit, einem Vorort vor Jerewan, sprechen für eine Besiedlungsgeschichte 
der Region um Jerewan, die bis in die Kupfersteinzeit (ca. 5.000 - 3.000 Jahre v.Chr.) 
zurückreicht. In Tsitsernakaberd, Mychannat Tapa, Berdadzor und Kamir Blur wurden, 
ebenfalls auf dem heutigen Siedlungsgebiet von Jerewan, v.a. Siedlungen der Bronzezeit 
(ca. 2.000 Jahre v.Chr.) ausgegraben. Diese wurden dann von den urartäischen Siedlungen 
Erebuni (8. Jh. v.Chr.) und Teyshebaini (7. Jh. v.Chr.) abgelöst (Hakopian 2003: 12). 
3Dies ist auch die Version, die man in der russischen und armenischen Literatur (und in 
der Reiseliteratur) zur Stadtgeschichte Jerewans findet (s. Arutunyan & Asratyan & Meli-
kyan 1968: 9- 14; Gasparyan 2004: 13; Dum-Tragut 2004: 112; Ter Minassian 2007: 14; 
Chudawerdyan & Sargsyan 2001: 110-111; Terian 2008: Faltblatt Broschüre). 



46 

griff „jerevats“ (armen.: երևաց) bzw. „jerevum e“ (armen.: երևում է), 
was „sichtbar sein“ oder „es scheint/ scheinbar“ bedeutet.4 5 
 
Das heutige Stadtbild lässt von der langen und legendenhaften Geschichte 
nur wenig erahnen und beruht in seiner aktuellen Grundstruktur auf dem 
1924 entwickelten Generalplan des Architekten Alexander Tamanyan 
(Abb.5). Sein Plan wurde seit den 50er Jahren großflächig umgesetzt und 
hat, v.a. für das Stadtzentrum, bis heute Bedeutung. Das Jerewan, wie wir 
es im Augenblick vor uns sehen, ist also das Jerewan Tamanyans, eine 
relativ junge Stadt, die in den letzten Jahren einen großen Bauboom er-
lebt hat.  
 
Die Geschichte der Stadt lässt sich mitunter an den überlieferten Stadt-
plänen ablesen, durch deren Vergleich sich Phasen in der historischen 
Entwicklung nachvollziehen lassen. Wie Schlögel halte ich die Bedeu-
tung von Kartenmaterial für besonders wichtig:  
 
„Die Vergegenwärtigung einer Epoche beginnt mit der Vergegenwärti-
gung des Schauplatzes, und die Reproduktion beginnt mit dem Zeichnen, 
Übereinanderlegen, Kombinieren all jener Karten, welche die verschie-
denen Zeitschichten miteinander verknüpfen. Karten lehren uns Bezüge, 
Zusammenhänge, Kontexte. Die Rekonstruktion des Chronotops beginnt 
mit dem Zeichnen der Karte […]“ (Schlögel 2007: 39).  

                                                      
4Diese Legende ist v.a. in der mündlichen Überlieferung lebendig. Angeblich wurde sie 
schon den ersten europäischen Reisenden Jean Chardin, William Auzley, Robert Ker Por-
ter und Linch erzählt, die alle von diesem Gründungsmythos Jerewans berichten (vgl. 
Dum-Tragut 2006: 112; Terian 2008: Faltblatt-Broschüre). Es ist interessant, dass gerade 
hier, in räumlicher Nähe zu Mesopotamien, die Erzählung der Sintflut auftritt und Teil 
eines Gründungsmythos wird. In dieser Region überlebte nach dem Gilgamesch-Epos Ut-
napischti die Flut, vor der er sich und sein Gefolge in ein Boot rettete. Dieser Utnapischti 
dürfte der Vorgänger des christlichen Noah gewesen sein, denn selbst kleine Details, wie 
etwa das Versenden der Vögel, stimmen in beiden Texten überein (Sallaberger 2008). 
5Weitere Legenden führen, laut Terian, den Namen auf König Yervand IV (220-201 
v.Chr.) oder den Stamm Eri/ Ari („Eri avan“ = Land der Eri) zurück (Terian 2008: Falt-
blatt-Broschüre) zurück. Diese Legenden sind mir persönlich jedoch nie zu Ohren ge-
kommen und nur aus Fachtexten bekannt.  



47 

Aus diesem Grund werde ich im Folgenden auf die Stadtpläne Jerewans 
eingehen. Dies lässt sich, wenn man vom Hin Jerewan (Alten Jerewan) 
spricht, kaum vermeiden, da von diesem Jerewan nicht viel mehr als die 
Karten übrig geblieben sind.  
Das Heranziehen von Karten zur Rekonstruktion und Erklärung histori-
scher Prozesse ist eine Methode, die Armenier selbst häufig anwenden. 
Erst vor kurzem wurden einige Sammelbände mit historischen Karten 
Armeniens von Armeniern veröffentlicht.6 Man findet sie auf zahllosen 
Webseiten, und im Historischen Museum widmet sich ihnen eine ganze 
Ausstellung. Der Grund für die intensive Beschäftigung mit Karten mag 
damit zusammenhängen, dass man mit ihnen das Alter Armeniens7 be-
weisen und historische Ansprüche auf verschiedene Territorien geltend 
machen möchte.  
Doch auch die Karte Jerewans, v.a. die, die den Plan von 1924 zeigt, ist 
in Jerewan überall präsent. Man findet sie eingraviert auf der Fassade des 
Bürgermeisteramtes bzw. des dort untergebrachten Stadtmuseums, auf 
Plakaten im Stadtzentrum und an der Konstruktion der so genannten Kas-
kade, wo sie am Sockel des Denkmals für den Architekten und Stadtpla-
ner A. Tamanyan angebracht ist (Abb.20).  
Sowohl indigene Historiker als auch Architekten und Stadtplaner stützen 
sich heute auf das überlieferte Material, das zu einem großen Teil im 
Archiv des Stadtmuseums von Jerewan verwahrt wird. Dieses Material 
wurde auch mir großzügig zur Verfügung gestellt, wofür ich dem Team 
des Stadtmuseums an dieser Stelle herzlich danken möchte. 
 

                                                      
6Beispiele sind die Bände Historic Maps of Armenia: The Cartographic Heritage von 
Galichian (2004), Armenia: A historical Atlas von Hewsen (2000), Erevanə: Khartedsch-
nerum ev Ŗatakakhtzerum (Yerevan in Maps and Plans), herausgegeben vom Historischen 
Museum der Stadt Jerewan (Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Than-
garan (2008a) und Atlas Etnopolititscheskoj Istorii Kavkasa (1774-2004) von Zuzijev 
(2007). 
7Die älteste Karte, auf der Armenien angeblich verzeichnet ist, befindet sich im Britischen 
Museum und stammt aus dem 6. Jh. v.Chr. 



48 

2.1 Jerewan im orientalischen Mittelalter  
Nachdem ich in der Festung einen Besuch abgestattet hatte, trieb mich 
mit meinen Gefährten die Neugierde durch die Gänge des weit ausge-
dehnten Bazars, den wir, trotz des unlängst erst verhallten Kriegsgetüm-
mels und der eben erst beendigten Verheerungen der Pest doch an Werk-
stätten und Kaufläden reich ausgestattet fanden (Friedrich Parrot, Reise 
zum Ararat, 1834). 
 
Das Jerewan vor Alexander Tamanyan (s. Arutunyan & Asratyan & Me-
likyan 1968: 9-89) wurde von europäischen Reisenden8 und russischen 
Eroberern als dörflich beschrieben. Man nannte Jerewan die „Stadt der 
Gärten“ und pries v.a. den Weinanbau9, der einen großen Teil der Stadt-
fläche einnahm (Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 38; Gasparyan 
2004: 13-14: Ter Minassian 2007: 13).  
 
In den Chroniken wird Jerewan zum ersten Mal im 7. Jahrhundert v. Chr. 
erwähnt10. Seit diesem frühen Mittelalter taucht Jerewan wegen seiner 
strategischen Lage als lokaler Verkehrs- und Handelsknotenpunkt auf der 
kontinentalen Verbindungsachse zwischen Eurasien und dem Mittleren 
Orient auf.  
Dieser Lage wegen wurde es immer wieder von verschiedenen Eroberern 
überrannt. Zuerst fiel Jerewan den Arabern, dann den Mongolen und 
dann wieder den Kämpfen zwischen Türken und Persern zum Opfer.11 
Bei jedem neuen Angriff wurde die Stadt zerstört und häufig zusätzlich 
von Erdbeben (1679) und Hungersnöten heimgesucht, so dass sie keine 
                                                      
8Vielzitierte Reiseberichte vom Ende des 19. Jhs. stammen von Lynch (Lynch 1901) und 
Müller-Simonis (Müller-Simonis 1897).  
9Auch der Weinbau wird mit Noah in Verbindung gebracht und als Beginn der menschli-
chen Kultur gedeutet. In der Bibel heißt es: „Noah wurde der erste Ackerbauer und 
pflanzte einen Weinberg“ (Genesis 9, 20).  
10Laut Hakopian lässt sich die Bezeichnung Jerewan schon für einen früheren Zeitpunkt 
nachweisen. Nach einer von ihm zitierten Quelle habe sich der große Historiker des 5. 
Jhs., Movses Khorenatsi, an einem Ort mit dem Namen Jerewan, der dann schon zu die-
sem Zeitpunkt existiert haben muss, aufgehalten (Hakopian 2003: 15). 
11Allein zwischen 1513 und 1735 wechselte die Stadt vierzehn Mal zwischen persischer 
und türkischer Herrschaft. Für genauere Angaben zu den Herrscherdynastien und Erobe-
rungsfeldzügen s. Hofmann (2006: 245-250). 



49 

Gelegenheit hatte, sich zur Großstadt zu entwickeln (s. Hofmann 2006: 
53; Hofmann 2008: 18-20). Die Bevölkerung litt unter Steuern, Epide-
mien und Gewalt. Unter den Herrschern Schah Abbas, Nadir Schah, Hus-
sein-Ali Khan und König Herakl kam es außerdem zu Deportationen, die 
zusätzlich zu einer starken Dezimierung der Bevölkerung führten (Hako-
pian 2003: 28-29).  
1639 teilten Perser (Safawiden) und Türken (Osmanen) Armenien im 
Friedensvertrag von Diyarbakir unter sich auf. Westarmenien wurde den 
Türken, Ostarmenien, wo sich Jerewan befindet, den Persern zugespro-
chen (Bournoutian 1997: 81-82). Nach einer dem Vertrag folgenden 
Friedensphase kam es erneut zu Kämpfen, in denen die Perser wiederum 
Jerewan eroberten und es 1735 zum Zentrum des gleichnamigen Khanats 
bestimmten, das sie schon zuvor, 1604, als Verwaltungseinheit gegründet 
hatten.  
Die Stadt Jerewan war zu diesem Zeitpunkt multiethnisch und orienta-
lisch geprägt (Suny 1997: 110; Ter Minassian 2007: 13-16; Hakopian 
2003: 20-32; Hofmann 2006: 55-56; Hofmann 2008: 17-20). Kirchen, 
Moscheen, Basare, Karawansereien, enge Gassen, schattige Innenhöfe, 
Gärten und Lehmhütten formten das Stadtbild, das von einer Festungsan-
lage dominiert wurde (Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 38-43).  
 
Von diesem orientalischen Jerewan, dessen Bevölkerung nur zu einem 
kleinen Teil aus Armeniern bestand und dessen Überreste noch auf Foto-
grafien aus den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts zu erkennen sind12, sind 
nur zwei ältere Originalansichten von 1655 und 1673 erhalten. Bei beiden 
Zeichnungen handelt es sich um naive und stilisierte Stadtporträts, die 
von den französischen Reisenden J. Tavernier (Abb.2) und J. Chardin 
(Abb.3) angefertigt wurden.13 
 

                                                      
12Eine kleine Anzahl von Fotografien aus den 20er Jahren befindet sich im Archiv des 
Historischen Museums (Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thanga-
ran 2008d). Weitere Fotografien dieser Jahre stellte mir ein Fotograf zur Verfügung, 
dessen Vater ebenfalls Fotograf war und ein privates Archiv zu Jerewan angelegt hat. 
13Beide Ansichten befinden sich heute im Stadtmuseum von Jerewan (Inv. 381 und Inv. 
382) und wurden 2008 in einer Katalogreihe des Museums publiziert (Erevani Kaghaki-
petaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 8, 26). 



50 

Im Jerewan der Gegenwart hat das orientalische Mittelalter nur wenige 
Spuren hinterlassen. Betrachtet man die Gemälde des Nationalmalers 
Sarian (s. Les Amis des Musées d’Arménie 1992) oder die erwähnten 
Fotografien aus den 20er Jahren, findet man kaum Parallelen zur heutigen 
Hauptstadt. Die Atmosphäre, die Architektur und sogar die abgebildeten 
Menschen wirken fremd und wie aus einem anderen Teil der Welt.  
Nur die Lehmhütten im heruntergekommen Stadtviertel Kond (Abb.10) 
erinnern an die Hütten von damals, wobei die Bewohner behaupten, ihre 
Behausungen würden tatsächlich aus dieser Zeit stammen (vgl. Amira-
ghyan 2006).  
Verbürgte Relikte aus dem Mittelalter sind fast ausschließlich die Über-
reste einer mittelalterlichen Sakralarchitektur. Dazu gehören z.B. die 
armenischen Kirchen Surb Hovannes und Surb Zoravar (Abb.11) (Ave-
tisyan & Kesabyan 1994), die Kathogike sowie die muslimische Gaj 
Dschami Moschee, die inzwischen alle aufwendig renoviert wurden und 
an prominenten Plätzen über das gesamte Stadtzentrum verteilt sind. 
 

2.2 Jerewan unter russischer Herrschaft 
Frage an Radio Eriwan: „Stimmt es, dass die größten Erfindungen von 
Russen gemacht wurden?“ Antwort: „Im Prinzip ja. Denn wir erfanden 
sogar die Erfinder.“ 
 
Im russisch-persischen Krieg verloren die Perser im Oktober 1827 Jere-
wan an die armenisch-russischen Truppen des russischen Zaren; mit der 
Unterzeichnung des Vertrags von Turkmentschai am 10. Februar 1828 
auch ganz Persisch-Ostarmenien (Bournoutian 1997: 104; Suny 1997: 
110-112). Dies war der Beginn einer neuen Epoche. Die alte Rivalität 
zwischen Persern und Türken wurde nun von einer neuen Rivalität zwi-
schen Türken und Russen abgelöst, bei der es um die Vormachtstellung 
im Kaukasus ging.  
Jerewan lag jetzt in der Einflusssphäre des russischen Imperiums, in der 
es die Stellung einer Provinzstadt mit anfangs etwa 12.000 Einwohnern 
einnahm (Bournoutian 1997: 106; Ter Minassian 2007: 10; Hofmann 



51 

2006: 62-66; 70- 71; Hofmann 2008: 17-20).14 Wie mir eine Mitarbeite-
rin des Historischen Museums versicherte, „staunte der Zar (Nikolaj I.) 
nicht schlecht, dass dieses Jerewan, um das man so lange gekämpft hatte, 
nur aus Matsch bestand“. Diesen zurückgebliebenen, „asiatischen“ Zu-
stand der Stadt schrieben die Sowjets der Unterjochung durch Perser und 
Türken zu, von der Jerewan, so das gängige Geschichtsbild, durch die 
Ankunft der Russen befreit und in die Zivilisation geführt wurde (Ter 
Minassian 2007: 15; vgl. Hakopian 2003: 33). 
Erste Baumaßnahmen der Russen konzentrierten sich auf die bereits be-
stehende Festungsanlage, die man als Hauptkomponente der Stadt schon 
auf den Plänen Taverniers und Chardins abgebildet findet. Diese Festung 
verlor jedoch bald an Bedeutung.15  
Im Dezember 1856 wurde ein erster Generalplan für Jerewan entworfen. 
Er wurde ab 1865 umgesetzt und sollte nach russischen Vorstellungen 
Ordnung schaffen, indem er der Stadt ein geometrisches Straßennetz 
einverleibte (Doluchanjan 1980: 22).16 Dem ersten Plan folgten weitere 
Pläne, mit deren Verwirklichung auch eine Veränderung der Architektur, 
v.a. administrativer und öffentlicher Gebäude, einherging. Die Stadt aus 
Lehm wurde nach und nach durch Tuffstein und ein klassizistisches Fas-
sadenprogramm ersetzt, wobei die Fassaden z.T. von fein geschnitzten 
Holzbalkonen geschmückt wurden (s. Melkumian 2007: 25-40, 75-152).  

                                                      
141840 wird Jerewan die Hauptstadt des Oblast Jerewan, 1849 des Gouvernements Jere-
wan (Hakopian 2003: 33). 
15Die mittelalterliche Festungsanlage war bereits 1864 weitgehend zerstört und wurde fast 
vollständig in die umgebenden Stadtviertel integriert (Pläne zur Entwicklung der Fes-
tungsanlage s. History Museum of Yerevan, Inv. 381, Inv. 382, Inv. 949, Inv. 1044, Inv. 
1045-16; (Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 9, 26, 
27, 34, 35).  
161850 zeichnete der russische Beamte armenischer Abstammung V. Nazarev (Nazaryan) 
einen Plan von Jerewan, der mitunter alle bereits bestehenden Strukturelemente der Stadt 
abbildete. Dieser Plan ist das erste Dokument, das die offiziellen Straßennamen der Stadt 
benennt (History Museum of Yerevan, Inv. 383/3; s. Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Ka-
ghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 28), und wurde 1865 vom Vermessungsbeamten 
Stotsky weitgehend übernommen (History Museum of Yerevan, Inv. 384; Erevani Ka-
ghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 31). Schon 1856 hatte der 
Vizekönig des Kaukasus A.I. Bariatinsky den ordnenden Stadtplan bestätigt, der in den 
folgenden Jahrzenten umgesetzt wurde (Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Pat-
muthjan Thangaran 2008a: 9). 



52 

Gleichzeitig stattete man die Stadt mit einer fortschrittlichen Infrastruktur 
aus. Anfang des 20. Jahrhunderts kamen mit den Russen die Industrie, die 
Elektrifizierung, ein neues Bewässerungs- und Kanalsystem, Telefonlei-
tungen, medizinische Versorgung, Bildungsanstalten und „kulturelles 
Leben“ nach Jerewan (Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 45-46; 
Hakopian 2003: 33-39).  
Der letzte überlieferte Stadtplan der Zarenzeit ist der Plan von B. Mehra-
bow (Mehrabyan) aus den Jahren 1906-1911 (Abb.4) (Arutunyan & 
Asratyan & Melikyan 1968: 49; Ter Minassian 2007: 17).17 Auf diesem 
Plan sind bereits die Strukturen, Hauptachsen und Plätze zu erkennen, die 
später in den Generalplan Tamanyans (Abb.5) integriert wurden und so-
zusagen die Vorstufe für die große Rekonstruktion der Stadt unter den 
Sowjets bildeten.  
 
Heute sind nur noch wenige Architekturbeispiele aus dem imperialen, 
zaristischen Jerewan erhalten. Vereinzelte Architekturbeispiele finden 
sich auf der Abovjan-, der Puschkin-, der Spandarjan-, der Hanrape-
tutjan- und der Nalbandjan- Straße. Die schönsten Häuser gehörten rei-
chen und angesehenen Familien, wie den Antonjan, Kalantarjan, Hovhan-
nisjan, Eghiazarjan, Ter-Avetikjan, Ter-Avetisjan und Gabrieljan. Auch 
öffentliche Bauten, wie z.B. das Haus des Gouverneurs auf der 
Amarverdjan-Straße und das Lehrerseminar auf der Abovjan, sind erhal-
ten geblieben (s. Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 53-54; Gas-
paryan 2004:18; Dum-Tragut 2006: 112-117). 
 

                                                      
17s. History Museum of Yerevan, Inv. 2257; Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi 
Patmuthjan Thangaran 2008a: 9, 44. 



53 

2.3 Jerewan in der Ersten Republik 
„Im Laufe der Jahrhunderte hat es in Armenien viele Städte gegeben, 
darunter das legendenumwobene Ani, […] nie aber gab es eine Stadt, die 
in nur wenigen Jahrzehnten in solcher Schönheit entstand wie Jerewan“ 
(Geworg Emin, Sieben Lieder über Armenien, 1970).18 
 
Nach der Auflösung des Zarenreichs19 und in den Wirren nach dem ers-
ten Weltkrieg wurde am 28. Mai 1918 die Erste Armenische Republik 
gegründet (Hovannisian 1997: 303-346; Zuzijev 2007: 55-59). Jerewan 
wurde erst jetzt zur armenischen Hauptstadt. Es reihte sich damit in eine 
Folge von zwölf historischen Hauptstädten ein, die als ehemalige Zentren 
der armenischen Kultur und Territorien betrachtet werden (Hovannissian 
1997: 306).20  
 
Obwohl die Gründung der Ersten Republik ein politischer Meilenstein der 
armenischen Geschichte darstellt, auf den viele Armenier heute mit Stolz 
zurückblicken, war der zeitgenössische Alltag dramatisch. „Im Moment 
besteht alles nur aus Ruinen und Elend“ schreibt 1920 ein französischer 
Diplomat, der von den Opfern der Hungersnot erschüttert ist, die unbe-
achtet die Straßen säumen.21  
Durch den Ersten Weltkrieg und den Genozid an den Armeniern im spä-
ten Osmanischen Reich sind riesige Flüchtlingsmassen in Bewegung 
gesetzt worden, die sich nun im Kaukasus einfinden. In einer ersten Wel-

                                                      
18Veröffentlicht und übersetzt bei Ananikjan (1989: 4). 
19Da für die Stadtgeschichte wenig relevant, habe ich hier einen Abschnitt der armeni-
schen Geschichte ausgelassen. Hierzu siehe Hovannisian (1997: 275- 301). 
20Als historische Hauptstädte gelten die Städte Van (9. Jh. v.Chr.), Armawir (ab 3. Jh. 
v.Chr.), Jerwandaschat (ab Ende 3. Jh. v.Chr.), Artaschat (ab 189 v.Chr.), Tigranakert (1. 
Jh. v.Chr.), Wagharschapat (ab 2. Jh. n.Chr.), Dwin (4.-16. Jh. n.Chr.), Sis (ab 1080), 
Jerasgawors (10.Jh. n.Chr.), Kars (928-961 n.Chr.), Ani (ab 961 n.Chr.), Alexandropolis/ 
Leninakan/ Gjumri (ab 1826) und zuletzt Jerewan (ab 1918) (Bagdasaryan 2009: 7; Bütt-
ner & Oganowa 2007: 19; Ter Minassian 2007: 14). 
21Zitiert nach Ter Minassian (2007: 19, Fußnote 21: MAE, Levant, Vol. 12, f. 16-17, 
Notes de voyage en Arménie rédigée par Nettement, annexe au n° 128 du 6 septembre 
1920 expédié par Damien de Martel, Commissaire français au Caucase, Consulat de 
France à Tiflis).  



54 

le zwischen 1914 und 1916 erreichen etwa 40.000 davon Jerewan und 
bringen Hunger, Leid und Tod mit sich (Hovannisian 1997: 307).  
Mit den armenischen Flüchtlingen beginnt, wie Ter Minassian hervor-
hebt, eine starke „Ethnisierung“ Armeniens und Jerewans (Ter Minassian 
2007: 19; vgl. Halbach 2003: 751). Diese „Ethnisierung“, die später von 
den Sowjets durch eine gezielte Siedlungspolitik unterstützt wurde, ließ 
innerhalb weniger Jahre die multiethnische Vergangenheit der Stadt in 
Vergessenheit geraten. In der Mitte des 19. Jahrhunderts waren die Mus-
lime in Jerewan noch in der Überzahl gewesen, während sich nun ein 
Wandel zugunsten der armenischen Bevölkerungsmehrheit vollzog.22  
 
Im 19. und 20. Jahrhundert war die armenische Kultur v.a. in den pulsie-
renden kaukasischen Zentren Tbilisi und Baku sowie in den armenischen 
Zentren in der Osttürkei zuhause. Hier – und nicht im provinziellen Jere-
wan – lebten die reichen armenischen Kauf- und Geschäftsleute, in deren 
Sphäre sich die armenische Baukunst und Literatur zur Blüte entwickelte 
(Bournoutian 1997: 106; Suny 1997: 109-110; vgl. Hovannisian 1997: 
276-277). Diese Zentren wurden nun von Jerewan abgelöst, das zum 
geographisch fassbaren Orientierungspunkt nicht nur der Armenier der 
Republik, sondern aller Armenier im Kaukasus und der Diaspora avan-
cierte. Es entstand also eine Hauptstadt, in der ein ausgeprägter Nationa-

                                                      
22Erst 1897 erreichten die Armenier mit 53% eine knappe Mehrheit im Gouvernement von 
Jerewan, 1916 lag ihr Anteil bei 60% (Hofmann 2006: 74; vgl. Suny 1997: 112; vgl. 
Hovannisian 1997: 276, 278; vgl. Zuzijev 2007: 41-43; vgl. Darieva 2012: 61, 63). Zu den 
Daten über die armenischen und muslimischen Bevölkerungsanteile in Jerewan in der 
Mitte des 19. Jh. s. Ter Minassian (2007: 15); zu den Bevölkerungszahlen zwischen 1912 
und 1916 s. Ter Minassian (2007:18). Aus den Jahren 1828, 1897, 1926, 1937, 1939, 
1959, 1970, 1979, 1989 und 2001 gibt es Zensusdaten, die die Bevölkerungsentwicklung 
und die ethnische Zusammensetzung der Bevölkerung dokumentieren. Auch hier wird 
eine „Ethnisierung“ deutlich, wobei die armenische Bevölkerung im Verhältnis zu den 
nichtarmenischen Minderheiten prozentual zunimmt. Die Zensus-Geschichte und Eckda-
ten der Ergebnisse sowie der vollständige Zensus von 2001 sind veröffentlicht und lassen 
sich in der Printversion oder als Online-Veröffentlichung einsehen (State Committee of 
the Organization and Conduction of the RA Census 2001 (Printversion) 2003). Auswer-
tung der Daten von 1959 und 1970 s. Ter Minassian (2007: 19-20); Auswertung der Zen-
susdaten zwischen 1897 und 2001 in Bezug auf nationale Minderheiten s. National 
Academy of Sciences of the Republic of Armenia, Institute of Archeology and Ethno-
graphy, Center for Ethnoculturological Studies „VOSTAN“ (2005: 64-65; 217- 240).  



55 

lismus vorherrschte und in der Armenier aus aller Welt ihre geistige 
Heimat sahen (Ter Minassian 2007: 19; Halbach 2003: 758-761; Hof-
mann 2006: 118-127).  
 

2.4 Das sowjetische Jerewan A. Tamanyans 
„Das Ararat-Tal, bekannt als das Tal der Tränen, werden wir Kommu-
nisten in ein Tal der Rosen, ein Tal des Glücks verwandeln. Erreichen 
werden wir das im geeinten Brüderbund mit den anderen sowjetischen 
Völkern“ (Regierungschef der Republik Armenien Alexander Mjasnikjan 
auf dem ersten Kongress der Sowjets Armeniens in Jerewan; s. Ananikjan 
[1989: 21]). 
 
Die unabhängige Republik war nur von kurzer Dauer. 1920 marschierten 
von Norden die Rote Armee und von Westen die türkischen Truppen 
Mustafa Kemals („Atatürk“) auf die junge armenische Hauptstadt zu. 
Angesichts der „türkischen Gefahr“ hielt man wohl die Sowjets für das 
kleinere Übel. Im Dezember 1920 wurde die Staatsgewalt an ein prosow-
jetisches Revolutionskomitee übergeben.23  
 
Zu einer endgültigen Festschreibung der Grenzen und der Aufteilung der 
armenischen Gebiete zwischen der Türkei und Sowjetrussland kam es 
1923 im Vertrag von Lausanne, wobei die Armenier alle Rechte und ter-
ritorialen Ansprüche an den von den Türken eroberten Gebieten aufgaben 
(Hovannisian 1997: 349-346; Suny 1997: 347-348; Hofmann 2006: 124-
126).  

                                                      
23In der sowjetischen Geschichtsschreibung heißt es dazu, die Werktätigen Armeniens 
hätten sich unter der Führung der Bolschewiki in einem Aufstand gegen die Daschnaken-
Regierung erhoben und mit Unterstützung der Roten Armee den Sieg davongetragen 
(Ananikjan 1989: 21). Die Daschnaken-Regierung wird dabei als „bourgeois“ diffamiert 
und in manchen historischen Werken sogar ignoriert. Tatsächlich war die Basis für eine 
sozialistische Revolution im bisher fast ausschließlich agrarisch geprägten Armenien 
gering. Die so genannte Mai-Revolution von 1920 scheiterte und sogar nach der Über-
nahme Armeniens durch die Sowjets blieb die Daschnaken-Partei weiterhin populär 
(Hovannisian 1997: 336-339; Suny 1997: 347-355; Dudwick 1994: 335-338). 



56 

Schon im Sommer 1921 war die Sowjetisierung Ostarmeniens weitge-
hend abgeschlossen. Jerewan, die Hauptstadt der Ersten Republik, wurde 
die Hauptstadt Sowjetarmeniens.  
Nach der Gründung der UdSSR im Jahre 1922 wurde Armenien zusam-
men mit Aserbaidschan und Georgien Teil der Transkaukasischen Sozia-
listischen Föderation. 1936, nach der Auflösung der Föderation, erlangte 
das sowjetische Armenien (wie auch Aserbaidschan und Georgien) den 
Status einer eigenständigen Unionsrepublik der UdSSR und wurde zur 
Armenischen SSR (Suny 1997: 347-355; Hofmann 2008: 20; Zuzijev 
2007: 61-84; Büttner & Oganowa 2007: 23-24; Hofmann 2006: 127-134, 
Ananikjan 1089: 19-21).  
 
Der mit den historischen Ereignissen zusammenhängende Aufstieg 
Jerewans zur sowjetischen Hauptstadt ging mit einer Entwicklung der 
Industrie und einem weiteren Anstieg der Bevölkerungszahlen einher.  
Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde ein umfassender Umbau der Pro-
vinzstadt notwendig. Nicht nur in ihrer Funktion, sondern auch in ihrer 
äußeren Erscheinung sollte Jerewan einer sowjetischen Hauptstadt wür-
dig sein und dem Ideal einer sozialistischen Stadt als Ort der Modernisie-
rung entsprechen (Alexander & Buchli 2007: 1-39).  
1923 betrauten die Sowjets den „Architekten der Akademie“ Alexander 
Tamanyan, der schon in der Zeit der Ersten Republik Ideen zum Ausbau 
Jerewans entwickelt hatte (Baljan 2009: 6), mit der Aufgabe, einen neuen 
Generalplan für die Hauptstadt zu entwerfen. Tamanyan gilt seitdem als 
der Vater Jerewans. Tamanyan und Jerewan sind, wie oft der Eindruck 
entsteht, fast Synonyme. Der Architekt, so steht es in einem sowjetischen 
Geschichtsbuch von 1968 geschrieben, „stellte, nach dem Sieg der gro-
ßen sozialistischen Oktoberrevolution, all sein Wissen und all seine Kraft 
dem Aufbau des neuen Lebens zu Verfügung“ (Arutunyan & Asratyan & 
Melikyan 1968: 92).  
Im April 1924 legte er der Regierung seinen ersten Generalplan vor 
(Abb.5), der zur Grundlage aller folgenden Pläne und der so genannten 
„sozialistischen Rekonstruktion Jerewans“ wurde.24 In diesem ersten Plan 
                                                      
24Der erste Generalplan Tamanyans befindet sich im Stadtmuseum von Jerewan (History 
Museum of Yerevan, Inv. 386; Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan 
Thangaran 2008a: 45). Weitere Skizzen und Arbeiten des Architekten befinden sich im 



57 

ging Tamanyan davon aus, dass ab 1924 in etwa fünfzehn Jahren die 
Einwohnerzahl von 60.000 Einwohnern auf etwa 150.000 Einwohner 
anwachsen würde (Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 92; Dolu-
chanjan 1980: 23-29) – eine Annahme, die sich bald als viel zu niedrig 
angesetzt erwies.  
Dennoch ist Tamanyans Jerewan, so wird in der armenischen Geschichts-
schreibung stolz behauptet, das erste Urbanisierungsprojekt, das in der 
UdSSR geplant und umgesetzt wurde – und galt damit als glänzendes 
Beispiel des sowjetischen Städtebaus (Ter Minassian 2007: 36).  
 
Den sozialistischen Werten entsprechend sollte das neue Jerewan eine 
organische Einheit der Stadt mit ihrer Funktionalität kennzeichnen.25 
Diesem Anspruch nachkommend teilte Tamanyan die Stadt in verschie-
dene Sektoren auf, die jeweils bestimmten Bereichen zugeordnet waren 
(vgl. Alexander & Buchli 2007: 1-39). Bis heute sind die Industrie im 
Südosten, der Handel im Süden, die Kultur und Bildung im Norden und 
Nordosten und die Administration im Zentrum der Stadt angesiedelt. 
Neben den Sektoren plante er, über die ganze Stadt verteilt, Wohnviertel 
zur Unterbringung der schnell wachsenden Bevölkerung (Arutunyan & 
Asratyan & Melikyan 1968: 92-93; Ter Minassian 2007: 38).  
 
Die Grundidee der urbanen Planung Tamanyans basierte auf dem Kon-
zept eines radialen Ringsystems, das sich in die topographische Umge-
bung einpasste. Die nördlichen und östlichen Höhen Nork und Kanakert 
                                                                                                                        
Archiv des A. Tamanyan Museums und werden dort in Wechselausstellungen präsentiert. 
Korrespondenz, administrative Dokumente und weitere Unterlagen über und von Taman-
yan befinden sich im Staatsarchiv von Armenien. 
25Die von England ausgehende Industrialisierung und ihre sozialen Folgen führten zu 
einem „städtebaulichen Wildwuchs“, „dicht gedrängten Menschenmassen in primitiven 
Elendsvierteln“, zu einer „ungeordneten Mischung aller Nutzungen“ und zu „hygienisch 
üblen Zuständen“ (Hotzan 1194: 41). Charles Fourier (1772-1837), Étienne Cabet (1788-
1856) und Jean Godin (1817-1888) versuchten diesen Problemen mit städteplanerischen 
Lösungsvorschlägen zu begegnen und können so als die ersten Vertreter eines frühsozia-
listischen Städtebaus bezeichnet werden (s. Hotzan 1994: 41). 1802 legte E. Howard 
(1850-1928) in seinem Buch Garden Cities of Tomorrow (Howard 1946) mit der Idee der 
„Gartenstadt“ eine neues Konzept vor, das bei sozialer Gerechtigkeit eine ausgewogene 
Sozialstruktur in der Stadt ermöglichen sollte (Hotzan 1194: 49; vgl. Alexander & Buchli 
2007: 1-39). Dieses Konzept wurde auch für Tamanyan zum Vorbild. 



58 

(ca. 1.300 Meter über dem Meeresspiegel) bildeten und bilden dabei mit 
ihren Hängen ein natürliches Amphitheater. Dieses Amphitheater umgab 
in einem Halbkreis die auf ca. 900 Metern liegende Stadt, deren runder 
Umriss den Kern aller weiteren Entwicklungen Jerewans darstellte.  
Im Westen verhinderten breite Schluchten eine erste Ausbreitung, wes-
wegen man vorerst nur auf die flache Araratebene im Süden auswich. An 
klaren Tagen zeichnet sich am Horizont dieser Ebene der Berg Ararat 
scharf vom Himmel ab und ist dann von jedem Punkt der Hauptstadt aus 
deutlich sichtbar (Abb.1). Er ist ein Nationalsymbol und verkörpert, da er 
sich heute auf türkischem Staatsgebiet befindet, die Sehnsucht nach den 
verlorenen Territorien in der östlichen Türkei und nach der Einheit Ost- 
und Westarmeniens (vgl. Abrahamian 2007c). Tamanyan soll ursprüng-
lich den gesamten Stadtplan auf den Ararat ausgerichtet haben und somit 
die Idee und den Wunsch der Wiedervereinigung in den Plan der Haupt-
stadt integriert haben. Die Umsetzung dieser armenischen Idee wurde 
jedoch in der sowjetischen Republik verhindert und die Achsen zum Ara-
rat abgeschwächt, umgelenkt oder auf die Leninstatue gerichtet (Baljan 
2009: 5-8).  
Die in seinem Plan entwickelten Ringmagistralen und ringförmig ange-
legten Grünflächen26 kombinierte Tamanyan mit dem alten, rechtwinke-
ligen Straßennetz, das schon auf den Plänen der Zarenzeit zu sehen ist. 
Das bereits vorhandene Verkehrsnetz, bestehend aus bescheidenen Stra-
ßen, die von Nordwest nach Südost und von Nordost nach Südwest ver-
liefen, baute er zu einem System aus breiten Achsen aus. Dieses System 
durchbrach er wiederum mit einer weiteren Achse von Norden nach Sü-
den. Mit dieser neuen Nord-Süd-Achse verband der Architekt die wich-
tigsten Landmarken der neu entstehenden Stadtlandschaft, wie z.B. den 
Leninplatz (heute Platz der Republik) (Abb.7) mit der Oper (Abb.8).  
Mit dem Bau des Leninplatzes und der Oper, dem administrativen und 
kulturellen Zentrum Jerewans und der Sowjetrepublik, nimmt die sozia-
listische Rekonstruktion der Hauptstadt ihren Anfang. Jerewan wird für 
die nächsten Jahrzehnte zur Baustelle (s. Arutunyan & Asratyan & Meli-

                                                      
26Die ringförmig angelegten Grünflächen übernahm Tamanyan wahrscheinlich von Ho-
ward, in dessen Plänen die so genannten „Landschaftsgürtel“ (rural belts) als Teil der 
„Gartenstadt“ auftauchten (Howard 1946; s. Hotzan 1994: 49). 



59 

kyan 1968: 93-95; Gasparyan 2004: 15-16; Ter Minassian 2007: 37-40; 
Doluchanjan 1980: 22-29).  
In das System der Achsen, die als strenge Linien in den Plan gezeichnet 
sind, fügte der Tamanyan umfangreiche Grünzonen ein, d.h. begrünte 
Alleen, zahlreiche Parks, naturbelassene Erholungsgebiete und weite 
Waldflächen, die das Mikroklima der Stadt positiv beeinflussen sollten. 
Er verwandelte so nach dem Muster der englischen „Garden Cities“ die 
dörfliche „Stadt der Gärten“ in eine für damalige Verhältnisse moderne 
„Gartenstadt“ (russ.: gorod sad).  
Das Konzept der Gartenstadt ist für den Generalplan (Abb.5) (auch in 
seiner radialen Form) grundlegend, brachte Tamanyan, der an dieser Idee 
festhielt und sie schließlich auch durchsetzte, in seiner Zeit jedoch schar-
fe Kritik ein. Sozialistische Eiferer witterten ein kapitalistisches Modell 
und waren nur schwer vom Gegenteil zu überzeugen27 (Arutunyan & As-
ratyan & Melikyan 1968: 235-248; Ter Minassian 2007: 38-40).  
Dennoch begann man bald mit der Umsetzung des Projekts. Der frühe 
Tod Tamanyans ließ den Architekten und Städteplaner allerdings nur 
wenige seiner Visionen selbst in die Tat umsetzen.  
 
Tamanyan war Universalist: er beschäftigte sich mit der Stadt als Ge-
samtheit, ihrer Infrastruktur, Versorgung, Verwaltung, Organisation und 
Lebensqualität, mit Wohnkomplexen, öffentlichen Plätzen, repräsentati-

                                                      
27Die Kritik an Tamanyans Konzept der „Gartenstadt“ ist in einem Protokoll zur Sitzung 
der „karutsoghneri miuthjun“ (Union der Konstrukteure) vom 26. Dezember 1928 festge-
halten (Ter Minassian 2007: 39). Um seinen Plan zu verteidigen, wies Tamanyan auf den 
sozialistischen Ursprungsgedanken der Gartenstadt hin. Ihr Erfinder, E. Howard (Howard 
1946 [1902]), verband mit ihr eine sozialreformische Idee (Hotzan 1994: 49), die im 
vorrevolutionären Russland durch M.G. Dikanskij und V.N. Semenov Verbreitung fand 
(Minassian 2007: 29-40, s. Cooke 1979). In der Bibliothek A. Tamanyans, die im Archiv 
des A. Tamanyan Museums gelagert ist (s. Musej-Institut Aleksandra Tamanjana 2009), 
befinden sich einige Werke zu den Themen „Garten“, „Garten und Stadt“ und „Garten-
stadt“, aus denen deutlich ersichtlich ist, durch welche Theorien sich Tamanyan inspirie-
ren ließ. Schon in seiner russischen Schaffensperiode hatte sich Tamanyan für das städte-
bauliche Modell der Gartenstadt interessiert und arbeitete von 1913 bis 1917 unter V.N. 
Semenow an der Siedlung für Eisenbahnarbeiter der Linie Moskau - Riazan. Diese neue 
Siedlung mit dem Namen „Prozorovka“ wurde an der Bahnstrecke zwischen Moskau und 
Kazan gebaut und gilt als eine der ersten Gartenstädte in Russland (Ter Minassian 2007: 
29-30, Fußnoten 28, 29). 



60 

ven Gebäuden, mit technischen und ästhetischen Details. Mit seinem Tod 
im Jahr 1936 wurde die Fortführung dieser Aufgaben seinen Nachfolgern 
überlassen, die seiner Schule angehörten und in seinem Geiste weiterar-
beiten. Auch der Sohn A. Tamanyans, Grigori, war unter ihnen und voll-
endete das wichtigste Werk des Projektes, die Oper, für deren Planung 
der Architekt 1937 den Grand Prix der Pariser Weltausstellung erhalten 
hat.  
 
Die Erben des großen Architekten standen v.a. vor einer Herausforde-
rung, die Tamanyan 1924 noch unterschätzt hatte. Diese war die noch 
immer rasant wachsende Bevölkerungszahl. Seit 1915 suchten, wie be-
reits erwähnt, zahlreiche Genozid-, Kriegs-, und Revolutions-Flüchtlinge 
sowie Intellektuelle aus Georgien, Aserbaidschan und Moskau, die dort 
ihre privilegierten Positionen verloren hatten, Obdach in der Sowjetre-
publik Armenien.  
Der Einwanderungsstrom dieser als „Repatrianten“ bezeichneten Men-
schenmassen, der sich über viele Jahrzehnte auf Jerewan konzentrierte 
und von armenischen Intellektuellen aus Frankreich, Griechenland und 
dem mittleren Osten sowie durch die verarmte Landbevölkerung noch 
verstärkt wurde, ließ die Stadt und den ersten Plan des Chefarchitekten 
(russ.: glavnyj architektor goroda) aus allen Nähten platzen (Suny 1997: 
356). Schon Tamanyan musste mehrmals umdenken, den Plan anpassen 
und zu einem Plan erweitern, der 1935 als Plan „Großes Jerewan“ (russ.: 
Bolschoj Jerevan) verabschiedet wurde. Unabhängige, nur lose mit der 
Stadt verbundene Viertel, so genannte „Sputnik-Städte“ (russ.: goroda-
sputnika) wurden hinzugefügt (z.B. Sowjetaschen, Nor Arabkir, Nor 
Sevastija und Nor Malatija) (Abb.27). Bald genügten auch diese nicht 
mehr, die wachsende Menschenflut zu beherbergen. Immer wieder 
sprengten neue Pläne – die längst nicht mehr von Tamanyan entwickelt 
und beaufsichtigt wurden – die räumlichen Fesseln der vorangehenden 
Pläne. Auch diese Pläne reichten nach einigen Jahren nicht aus und muss-
ten korrigiert werden.  
 
Umso erstaunlicher ist, dass trotz aller Anpassungen und Manipulationen 
das Grundkonzept des ersten Generalplans von 1924 beibehalten wurde. 
In stalinistischer Zeit, in der sich die Urbanisierung der gesamten Sowjet-



61 

union an der seit 1935 aufgenommenen Rekonstruktion Moskaus zu ori-
entieren hatte, mag der Plan Tamanyans durch seine Ähnlichkeit mit dem 
Moskau Stalins überzeugt haben. Der Plan Jerewans widersprach in kei-
nem Punkt dem Aufbau, dem Grundriss oder den Prinzipien der Zentrale 
und war damit über jede Kritik erhaben (Ter Minassian 2007: 40-42), 
d.h., konnte ohne Veränderungen beibehalten werden.  
 
Bis heute ist Tamanyans Plan die Basis und der Referenzpunkt für städte-
bauliche Maßnahmen, v.a. im Zentrum, und wird von Bewohnern und 
Architekten diskutiert. Aber nicht nur die Stadtplanung und der General-
plan Tamanyans setzen Maßstäbe, die bis in die Gegenwart von Bedeu-
tung sind. Auch mit seinem charakteristischen Architektur- und Dekora-
tionsprogramm der Fassaden prägte der Stadtarchitekt die Stadt und die 
nachfolgenden Generationen. In seinem Stil, der auch der „armenische 
Stil“ oder der „Stil der Schule Tamanyan“ genannt wird, vereinte der 
Architekt den russischen Klassizismus, den er aus seiner Zeit in Sankt 
Petersburg kannte, mit Komponenten und Dekorationselementen der 
armenischen Architektur, v.a. der armenischen Kirchenarchitektur und 
der Ruinen von Ani, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts als archäologi-
sche Touristenattraktionen die Phantasie der nostalgischen Zeitgenossen 
anregten (Ter Minassian 2007: 32-36). Genauso wie seine frühmittelalter-
lichen Vorgänger verwendete Tamanyan einheimische Baumaterialien, 
v.a. Tuffstein, der der gesamten Stadt ein rosa bis rötliches Kolorit gibt. 
In der Gegenwartsarchitektur gehört es fast schon zum guten Ton, diese 
Charakteristika der Architektur Tamanyans aufzunehmen und in neue 
Gestaltungsformen einfließen zu lassen.  
 
Wie gesagt prägt Tamanyan mit seinem Plan und seiner Architektur die 
heutige Stadt, insbesondere innerhalb der von ihm durch die radialen 
Boulevards und Grünflächen abgesteckten Zone.  
In den 50er Jahren entstand ein Großteil der Wohnblöcke im „Stile 
Tamanyans“, die der Hauptstadt bis heute ihren typischen Charakter ver-
leihen (Abb.9). Sowohl die Hauptachsen als auch die Gliederung und 
einige der wichtigsten Komponenten der heutigen Hauptstadt gehen auf 
Tamanyan zurück, so z.B. der Platz der Republik, die Oper und die Brun-
nenanlage der so genannten Kaskade (Abb.20) sowie die großen Boule-



62 

vards und Parkanlagen. Diese Elemente sind bis heute Orientierungs-
punkte und Landmarken und gehören gleichzeitig zu den wichtigsten 
Sehenswürdigkeiten. Alles, was später gebaut wurde, wurde dem Erbe 
Tamanyans hinzugefügt und angepasst. Dies gilt sowohl für den Stadtbau 
in der Sowjetzeit als auch für die postsowjetische Bauphase. In gewisser 
Weise ist das heutige Jerewan noch immer das Jerewan Alexander 
Tamanyans. 
 

2.5 Das sowjetische Jerewan nach A. Tamanyan 
Frage an Radio Eriwan: „Ist es wahr, dass Sozialismus das ‚goldene 
Zeitalter‘ bedeutet?“  
Antwort: „Im Prinzip ja, nur ist nicht alles Gold was glänzt.“  
 
Natürlich gab und gibt es auch Kritiker der Baukunst Tamanyans. Schon 
Ende der 20er Jahre des 20. Jahrhunderts kamen Strömungen auf, die der 
„Schule Tamanyans“ entgegenliefen, so z.B. der Konstruktivismus, der in 
Jerewan nur wenige, dafür markante Spuren hinterlassen hat.  
Das interessanteste Beispiel für den armenischen Konstruktivismus ist 
vielleicht die Arbeitersiedlung des Chemie Kombinats Kirov im Stadtteil 
Errord Mas, auf die ich zu einem späteren Zeitpunkt eingehen möchte.  
Der sozialistische Realismus dagegen, der ab den 30er Jahren bis in die 
50er Jahre propagiert wurde, lässt sich sehr wohl mit dem „Stil 
Tamanyan“ vereinbaren, ist eng mit ihm verbunden und wird von Laien 
sogar als solcher eingestuft (Gasparyan 2004: 18-19).  
Erst in den 60er Jahren kam es mit der Einführung neuer Baumaterialien 
und einer Standardisierung der architektonischen Formen zu einem schar-
fen Bruch mit den Ideen Tamanyans (Grigorjan & Tovmasjan 1986). 
Noch immer galt es, den stets wachsenden Bedarf an Wohnraum, der 
durch die Ankunft der Repatrianten28 und die fortschreitende Industriali-
sierung und Urbanisierung entstand, zu decken.  
                                                      
28Nach dem Zweiten Weltkrieg kam es durch den Einsatz von Katholikos Gevorg VI zu 
einer Einigung mit Stalin, in Zuge derer Stalin sein Einverständnis zu einer weiteren Re-
patriierungs-Kampagne gab. Die meisten betroffenen Flüchtlinge kamen zwischen 1945 
und 1948 aus dem Mitteleren Osten und Griechenland in das sowjetische Ost-Armenien. 
Diese Repatrianten (hajrenadartsner) verknüpften bei der Einreise große Hoffnungen mit 



63 

In den letzten Jahren vor Stalins Tod arbeiteten ca. 50% der armenischen 
Bevölkerung in der Land- und Forstwirtschaft, d.h. auf dem Land. 1960 
waren es nur noch 35% und 1975 20%. Die Arbeiterschaft machte 1950 
nur 24% der Bevölkerung aus, 1960 wuchs sie auf 32% und bis 1975 auf 
38% an. Hatten 1920 noch 80% der armenischen Bevölkerung auf dem 
Land gelebt, so waren es Ende der 70er Jahre nur noch 20%. In den frü-
hen 80ern lebten daher bereits 2/3 der Bevölkerung Armeniens in den 
Städten, nur noch 1/3 auf dem Land (Suny 1997: 372-373).29  
Dieser Situation versuchte man bis in die 80er Jahre mit dem Bau von 
neuen Wohnsiedlungen und Hochhauskomplexen Herr zu werden. Hatten 
bisher die ästhetischen Vorlagen Tamanyans die Häuser auf fünf30 
Stockwerke begrenzt, so schossen nun vierzehnstöckige Betonriesen als 
nummerierte Projektserien aus den Böden der städtischen Peripherie und 
Vororte (Abb.27). Von diesen so genannten „Schlafvierteln“ (russ. Sg.: 
spalnyj rajon) brachen die Arbeiter jeden Morgen zu ihren Fabriken und 
den Zentren der öffentlichen Aktivitäten auf, in denen das sozialistische 
Leben gelebt wurde (Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 140-153; 
Grigorjan & Tovmasjan 1986).  
Dieses „Jerewan der Zukunft“, wie es in dem bereits erwähnten Ge-
schichtsbuch von 1968 genannt wird (Arutunyan & Asratyan & Melikyan 
1968: 265-276), hat viel mit anderen Vorortsiedlungen und Satellitenstäd-
ten gemein, die man im ganzen sowjetischen bzw. postsowjetischen 
Raum vorfindet. Es ist die Kulisse für die sowjetische Filmkomödie 
„Ironija Sudby, ili s ljogkim parom!“ (Die Ironie des Schicksal, oder 
genieße dein Bad!) von Eldar Ryazanov aus dem Jahre 1976, in der der 
betrunkene Hauptdarsteller eine identische Wohnung in Sankt Peterburg 

                                                                                                                        
der „Heimat“, die dann jedoch fast immer enttäuscht wurden. Das sowjetische Armenien 
hatte nach den Kriegsjahren mit inneren Problemen zu kämpfen und die Neuankömmlinge 
wurden von der Bevölkerung nur ungern aufgenommen. Man warf ihnen eine zu westli-
che Gesinnung vor und viele von ihnen wurden bis zum Tod Stalins in Gefängnislager 
verbannt. Als sich in den späten 50ern/frühen 60ern eine Möglichkeit zur Ausreise ergab, 
emigrierten viele der Repatrianten erneut, dieses Mal nach Europa oder in die USA (Suny 
1997: 368). 
29Dies entspricht einem Trend, der in der ganzen Sowjetunion zu beobachten ist. Hierzu s. 
Auswertung der Zensusdaten von 1897-1966 durch Lewis und Rowland (1969). 
30In Russland und Armenien wird das Erdgeschoss als erster Stock gezählt, so dass man 
für die in Deutschland gebräuchliche Zählweise immer ein Stockwerk subtrahieren muss. 



64 

mit seinem Moskauer Apartment verwechselt – was nicht weiter verwun-
derlich ist, da sowohl die Adresse als auch das Haus, das Apartment, ja 
sogar die Möbel und der Wohnungsschlüssel übereinstimmen.  
 
Die Blütezeit des Sozialismus, in der das sowjetische Armenien außer-
gewöhnlich prosperierte, wird von vielen Armeniern als „gute alte Zeit“ 
erinnert. V.a. durch eine hervorragend entwickelte Industrie31 und einen 
angesehenen Wissenschaftsbetrieb hatte sich Armenien innerhalb der 
Sowjetunion einen guten Ruf erarbeitet, der sich auch in der Hauptstadt 
und im Leben seiner Bewohner niederschlug.  
Zu Beginn der 80er Jahre erreichte Jerewan die Bevölkerungsmarke von 
einer Million32 Einwohnern, was Jerewan, wie alle sowjetischen Städte 
dieser Größenordnung, zum Bau einer Metro33 berechtigte, die am 7. 
März 1981 eröffnet wurde (Abb.22) (Ter Minassian 2007: 200-203, 205-
211; Arutunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 268-269). 
In diese Zeit des unübersehbaren Aufschwungs fielen auch die Konstruk-
tionen einiger Großprojekte wie das Hrazdan Stadion, der Sportkomplex 
Hamalir auf dem Hügel Tsitsernakaberd, das Gebäude des Kino „Ros-
sija“ und der Bau der Kaskade. Dies sind nur einige Beispiele, die mit 
ihrer Monumentalität noch heute von einer optimistischen Zeit erzählen, 
die mit dem Konflikt um Berg Karabach und dem Zusammenbruch der 
Sowjetunion ein abruptes Ende nahm.  

                                                      
31In der Sowjetzeit war Armenien v.a. für seine Großchemie, den Maschinenbau, die Alu-
miniumproduktion und die Textil- und Lederindustrie bekannt. 
32Ein vergleichbar schnelles Anwachsen der Bevölkerungszahl gab es in der ehemaligen 
Sowjetunion nur in der kirgisischen Hauptstadt Frunse (Bischkek). 
33Seit dem Bau der Moskauer Metro in den 30er Jahren wird die Metro als Symbol der 
sowjetischen Zivilisation betrachtet und markiert den Übergang zur Urbanität und zur 
„vollwertigen“ Stadt bzw. Hauptstadt. Für Jerewan war der Bau einer Metro schon seit 
den 60er Jahren im Gespräch und ist v.a. der Initiative Anton Kotchinians und Karen De-
rmirtchians zu verdanken. Die Metro stand für den Fortschritt, sollte den Transport ver-
einfachen und konnte gegebenenfalls als Luftschutzkeller dienen. Sie war das Sinnbild der 
Vollendung des Stadtbaus und das letzte Geschenk der russischen Besatzungsmacht an 
die Stadt Jerewan. Die Metro kann somit als ein Symbol der Sowjetzeit betrachtet werden, 
was sich auch in ihrer ästhetischen Ausführung und in der Benennung ihrer Stationen 
spiegelt (Ter Minassian 2007: 205- 211). Eine kleine Dokumentation zum Bau und zur 
Eröffnung der Metro von Jerewan sowie der symbolische Schlüssel zur Metro befinden 
sich in der Ausstellung des Stadtmuseums von Jerewan.  



65 

2.6 Das postsowjetische Jerewan  
Մեր Հայրենիք, ազատ, անկախ 
Որ ապրէլ է դարէ դար 
Իր որդիքը արդ կանչում է 
Ազատ, անկախ Հայաստան:34 
(Mikael Nalbandjan, Text der Nationalhymne, 1859) 
 
Der Konflikt mit Aserbaidschan und das Erdbeben von Giumri am Ende 
der 80er Jahre sowie der Zusammenbruch der Sowjetunion und der 
schwere Start Armeniens in die Unabhängigkeit zu Beginn der 90er Jahre 
waren mit einer Krise verbunden, die alle Lebensbereiche berührte.  
Jerewan, das im Zuge der armenischen Unabhängigkeit 1991 Hauptstadt 
der Republik Armenien geworden war (Zuzijev 2007: 121-123), versank 
– nicht nur sprichwörtlich – in Dunkelheit und Chaos.  
 
Noch 1996 entrüstet sich der Journalist Peter Scholl-Latour über die 
Verwahrlosung und die Tristesse der Stadt und klagt über die „schreckli-
che Verkleidung aus billigstem Blech“, die seiner Meinung nach die „lo-
benswerte urbanistische Anstrengung“ der ehemaligen Sowjetunion ver-
schandle (Scholl-Latour: 1998: 455).  
Doch trotz der offensichtlichen politischen, wirtschaftlichen und sozialen 
Probleme Armeniens erlebte das Immobiliengeschäft einen schnellen 
Aufschwung. Die Öffnung des Landes, die v.a. von der armenischen Dia-
spora ungeduldig erwartet wurde, die Privatisierung der Grundstücke, 
Häuser und Wohnungen, die Einführung der Marktwirtschaft und das 
Entstehen und Auftauchen neuer Eliten und Investoren kurbelte – auf fast 
absurde Weise – den Bau- und Immobiliensektor an. Dies äußerte sich 
mitunter in einem Bauboom, der die ganze Stadt von neuem in eine Bau-
stelle verwandelte.  
Dieser Prozess, der bis heute zu beobachten ist, wird sehr unterschiedlich 
wahrgenommen und bewertet. Einige Kritiker der Vorgänge sehen in den 

                                                      
34Unser Vaterland, frei und unabhängig / Das von Jahrhundert zu Jahrhundert lebte / Seine 
Söhne ruft / Das freie unabhängige Armenien. 



66 

mächtigen Initiatoren der Baubranche skrupellose und korrumpierte „Pro-
fitler“, die alle ästhetischen Erwägungen zu Gunsten des Geldes über 
Bord werfen und die Stadt verunstalten. Weniger kritische Geister sehen 
in den Neubauten und anderen Initiativen einen willkommenen Ausdruck 
der Modernisierung und einen Schritt in Richtung westliche Welt. So 
berichtet ein ausländischer Journalist auf Weltonline: 
 
„Früher sah man hin und wieder ein vergilbtes Bild von Charles Azna-
vour - dem berühmtesten aller Armenier - irgendwo verloren im Fenster 
hängen. Es sollte den Traum von westlicher Lebensart verkörpern. Heute 
ist es realer levantinischer Geschäftssinn, der französische Lebensart ins 
wirkliche Leben transportiert hat“ (Hosfeld 2010). 
 
Diese „französische Lebensart“, so scheint es, lädt den Flaneur ein, sich 
in den Straßencafés im Stadtzentrum niederzulassen und das Leben zu 
genießen.  
 
Parallel hat jedoch eine andere Entwicklung stattgefunden, die insbeson-
dere von der älteren Stadtbevölkerung, die sich als Intelligenzia bezeich-
net, beklagt wird. U.a. durch den Wegfall sowjetischer Sicherheitsme-
chanismen und die wachsende Bedeutung des Geldes kam es zur Verar-
mung der Unter- und Mittelschicht. Die Sorge um eine würdige Unter-
bringung, erzwungene Umsiedlungen und die Debatte um eine gerechte 
Verteilung des Besitzes gehören nun zum Alltag der Stadt.  
Auf der einen Seite entstehen neue Einkaufszentren und Boulevards, wie 
die so genannte Northern Avenue, die den Reichtum, Geschmack und 
Geist einer neuen Elite verkörpern (Abb.8). Auf der anderen Seite ver-
kommen ehemals prosperierende Stadtviertel, ihre Industrie- und Frei-
zeitanlagen und die öffentlichen Gebäude.  
Während ein Teil der Bevölkerung luxuriöse Villen baut, die Kirchenar-
chitektur zu neuer Blüte gelangt und moderne Hochhäuser, so genannte 
„Elitehäuser“, aus dem Boden schießen, erlebt ein anderer und größerer 
Teil der urbanen Bevölkerung den Zerfall der Altbauten und Altstadt, der 
Vororte und des öffentlichen Stadtraums – und lebt in manchen Fällen 
sogar in notdürftig errichteten Baracken. 



67 

2.7 Zusammenfassung 
Das heutige Jerewan ist ein buntes Mosaik all dieser bisher genannten 
Räume und Architekturen. Alle beschriebenen Epochen der Stadtge-
schichte haben sich auf die eine oder andere Weise in den öffentlichen 
und privaten Raum Jerewans eingeschrieben. Die Stadtplanung und die 
Architektur verschiedener Vergangenheiten haben ihre Spuren hinterlas-
sen. So kommt es zu einer Simultanität, zu einer Gleichzeitigkeit des 
Ungleichzeitigen (Schlögel 2007: 37). In Form von Straßen, Denkmälern, 
Gebäuden und Grünanlagen existieren die Zeugen der Stadtgeschichte im 
heutigen Stadtbild nebeneinander und bilden das Material, das Jerewan 
materiell konstituiert. Jerewan ist somit im Sinne des französischen His-
torikers Pierre Nora ein so genannter „lieu de mémoire“ (Nora 2005), der 
in sich verschiedene archäologische Schichten vereint, auch wenn der 
Begriff, auf eine Stadt in ihrer Gesamtheit angewandt, weiter gefasst 
werden muss.  
Manche dieser Schichten, wie die des Mittelalters, sind bereits überlagert 
und fast verschwunden, andere Schichten, wie die Schichten der Zaren-
zeit, der Ersten Republik und der Sowjetzeit, sind omnipräsent und mes-
sen sich mit den neuesten Bauten aus der Zeit nach der armenischen Un-
abhängigkeit.  
 



68 

3. Das armenische „tun“ (Haus) 
„Ein Haus oder eine Kirche zerstören ist dasselbe“ (Dora Sakayan, Ar-
menische Sprichwörter, 2001). 
 
Nach dem historischen Überblick, der nicht nur die Entstehung Jerewans, 
sondern auch die materielle Zusammensetzung der Stadt, ihren Aufbau 
und ihre Architekturen beschreibt, möchte ich nun zur Mikroebene über-
leiten.  
 
Wenn man davon ausgeht, dass die „Stadt“ als Ganzes, wie Le Corbusier 
behauptet, der Ausdruck des Lebens der Gesellschaft ist und folglich der 
Spiegel einer Zivilisation (Le Corbusier 1959:36), so scheint mir das 
urbane „Haus“ – als Repräsentant der Mikroebene – als eine logische 
Untersuchungseinheit.  
Obwohl ich meine Ausführungen mit einer analytischen Begriffsdefiniti-
on des „Hauses“ beginnen werde, die als Hilfestellung zu verstehen ist, 
verfolgte ich in diesem Kapitel das Ziel, das indigene Konzept des arme-
nischen tun (Hauses) und seine verschiedenen Dimensionen zu erfassen. 
Nach einigen theoretischen Erläuterungen werde ich deswegen mit mei-
ner persönlichen Wahrnehmung desselben beginnen und dabei auf meine 
Forschungsmethode und die damit verbundenen Probleme eingehen.  
Im Sinne der Definition von Carsten und Hugh-Jones untersuche ich das 
„Haus“ dann in seinen verschiedenen Dimensionen: als materielles Ge-
bäude, soziale Gruppe und kulturelle Kategorie (Carsten & Hugh-Jones 
1995; vgl. Low 1989: 3-9). Diesen Aspekten des Hauses möchte ich au-
ßerdem, im Sinne Hardenbergs, die Dimensionen „Idee“ und „Wert“ 
hinzufügen (Hardenberg 2007: 157-168).  
Ich behaupte dabei, dass das armenische tun generell v.a. für soziale Be-
ziehungen steht, die bestimmte Verhaltensweisen und Praktiken vor-
schreiben. Meine These ist, dass die im tun verkörperten Beziehungen 
besonders hoch geschätzt werden. Sie repräsentieren einen hohen gesell-
schaftlichen Wert, an dem andere soziale Beziehungen und ihr Wert ge-
messen werden.  
In diesem Zusammenhang spreche ich vom „einschließenden Haus“. 



69 

Das „einschließende Haus“ verkörpert laut Hardenberg, der sich auf Du-
mont stützt, ein durch Ideen und Werte strukturiertes Ideensystem. Dieses 
System ist hierarchisch, d.h. untergeordnete Werte werden von überge-
ordneten Werten eingeschlossen – was eine spezifische Definition von 
„Hierarchie“ voraussetzt, die Dumont wie folgt formuliert:  
 
„It is the idea of the hierarchical relation as a relation between the en-
compassing and the encompassed” (Dumont 1980: xvii). 
 
In anderen Worten:  
 
„Hierarchy is not, essentially, a chain of superimposed commands, nor 
even a chain of beings of decreasing dignity, nor yet a taxonomic tree, 
but a relation that can succidently be called ‚the encompassing of the 
contrary‘“ (Dumont 1980: 239). 
 
Der Autor von Homo Hierarchicus erklärt dieses Verhältnis u.a. am Bei-
spiel der Schöpfungsgeschichte: Adam verkörpert darin als erster Mensch 
die Menschheit. Eva, sein weiblicher Gegenpart, ist ihm folgerichtig un-
tergeordnet, da sie aus seiner Rippe geformt und somit nur ein Teil des 
ganzen Mannes, d.h. des „ganzen Menschen“ ist. Adam und Eva, Mann 
und Frau, stehen sich als Gegensatz gegenüber. Trotzdem ist Eva in ihrer 
weiblichen Unvollkommenheit Teil des Vollkommenen, nämlich Teil des 
in Adam verkörperten Menschheitsideals.  
Die Beziehung von Teil und Ganzem, von Unvollkommenem und Voll-
kommenem ist eine Wechselbeziehung. Diese Beziehung definiert nicht 
nur das Verhältnis von Wert und Gegenwert als ein Verhältnis von „ein-
schließend“ und „eingeschlossen“, sondern überhaupt erst, was Wert und 
Gegenwert sind (Dumont 1980: 239-245).  
Dies lässt sich auch auf das Haus übertragen. Das „einschließende Haus“, 
als welches ich das ideale tun betrachte, stellt, wie sich im Folgenden 
zeigen wird, das Vollkommene dar. Es ist ein Ideal. In Verhältnis zu die-
sem Ideal lassen sich andere Häuser und Gebäude als das Gegenteil oder 
als untergeordnet und „eingeschlossenen“ einordnen. Die untergeordne-
ten Gebäude repräsentieren dabei alle Werte des Ideals als Bestätigung 
oder Negierung mit.  



70 

Das „einschließende Haus“ ist nach Hardenberg außerdem „ein Körper, 
der die Gesellschaft repräsentiert und durch Repräsentationen (Rituale, 
Tausch, Heirat, Hausbau etc.) geschaffen wird“ (Hardenberg 2007: 167). 
Es bietet „eine umfassende symbolische Ordnung der sozialen Welt, bin-
det die Gesellschaft in den Kosmos ein und konstituiert sich im Rahmen 
hierarchisch bewerteter Kontexte“ (Hardenberg 2007: 158-159).  
Hardenberg führt als Beispiele für dieses Konzept v.a. Arbeiten aus Süd-
ostasien an, bei denen es sich hauptsächlich um Studien im ländlichen 
Raum handelt.  
Ich bin der Auffassung, dass sich die genannte Definition des „einschlie-
ßenden Hauses“ auch auf den urbanen Kontext einer Hauptstadt übertra-
gen lässt. Mein Feldmaterial zeigt, dass die verschiedenen Häuser und 
Haustypen Jerewans ein hierarchisches Klassifikations- und Wertesystem 
bilden, das die soziokosmische Ordnung der Hauptstadt Armeniens ver-
körpert und zur Bewertung dynamischer Prozesse im urbanen Umfeld 
(Städtebau, Bevölkerung, soziales Verhalten etc.) herangezogen wird. 
Das tun, das „einschließende Haus“, verkörpert dabei den Richtwert.  
 
Die von Carsten und Hugh-Jones eingeführte und von Hardenberg erwei-
terte Definition des „Hauses“ entspricht außerdem in vieler Hinsicht den 
Implikationen des indigenen Begriffs für das „Haus“, auf Armenisch tun 
(armen.: տուն) genannt.  
Das armenische tun (Haus) bezeichnet sowohl das materielle Gebäude, 
d.h. die Architektur und Inneneinrichtung des „Zuhauses“, als auch die 
Bewohner als soziale Gruppe – und schließt des Weiteren eine kosmolo-
gische Dimension ein.  
 
Entsprechend der Assoziation des Hauses mit der sozialen Gruppe der 
„Familie“ enthält das armenische Wort für (Kern-)„Familie“, Armenisch 
əntanikh (armen.: ընտանիք), eine deklinierte Form des Wortes tun 
(Haus). Der Begriff əntanikh ist der Nominativ Plural von əntani (armen.: 
ընտանի), was so viel wie „Verwandter“ oder „Verwandte“ bedeutet. 
Wörtlich könnte man əntani auch als „derjenige oder diejenige des Hau-
ses“ übersetzen, əntanikh entsprechend mit „jeder ist zu Hause“ (vgl. 
Abrahamian 2003: 271).  
 



71 

Dass der Begriff der əntanikh (Familie) mit dem Begriff des Hauses ver-
knüpft ist und mit diesem assoziiert wird, bedeutet nicht, dass die armeni-
sche Gesellschaft im Sinne von Lévi-Strauss als „Hausgesellschaft“ in-
terpretiert werden kann (Lévi-Strauss 1977; Lévi-Strauss 1987).  
Personen werden zwar in Häusern bzw. „Haushalten“ (s.u.) gruppiert, 
doch werden die sozialen Beziehungen im Idiom der Verwandtschaft 
vorgestellt. Auch tragen Häuser in Armenien keine Namen. Nicht das tun 
definiert die əntanikh, sondern die əntanikh das Haus, das vergänglich ist, 
immer wieder der əntanikh angepasst wird und nur den aktuellen Zustand 
der əntanikh repräsentiert. Nur als ideelles Konzept hat das tun Bestand! 
 
Der armenische Ethnologe Abrahamian übersetzt das Wort tun auch mit 
den englischen Begriffen „country“ und „world“ – eine Übersetzung, die 
mir selbst im Feld nicht bewusst geworden ist. Er unterstreicht mit dieser 
weiter gefassten Bedeutung neben der geographischen auch die kosmolo-
gische Dimension des Begriffs (Abrahamian 2003: 271). Hier sind wir 
bereits bei der Definition des Hauses als „Kategorie“, „Idee“ und „Wert“ 
angelangt.  
Laut Abrahamian stellt das „Haus“ für den „Armenier“/ die „Armenierin“ 
das Universum dar, in dem er oder sie die Rolle des „Schöpfers“ ein-
nimmt:  
 
„While the home of an Englishman is said to be his castle, the 
home of an Armenian seems to be his universe, where he plays the 
role of the Creator. In the traditional ‘head house’, he ‘creates 
stars’ on the ‘dome of the sky’ during some principal festivals – by 
putting flour spots on the ceiling, and when settling into a modern 
new apartment, he often completely changes the plan of the apart-
ment in order to create his own universe” (Abrahamian 2007: 271-
272). 
 
Zwar ist mir das Ritual, welches von Abrahamian für die traditionellen 
„Kopfhäuser“ (glchatun)1 beschrieben wird, nur durch schriftliche Be-

                                                      
1Marutyan beschreibt in seinem Aufsatz Home as the World traditionelle Formen des 
armenischen Hausbaus, zu denen auch das so genannte „Kopfhaus“ (glchatun) gehört. Es 



72 

richte und Überlieferungen bekannt, doch sehe ich zumindest letztere 
Behauptung, nämlich dass „moderne“ Wohnungen fast permanent voll-
ständig verändert und immer wieder angepasst werden (vgl. Carsten & 
Hugh-Jones 1995: 39) – und diese Arbeiten im Haus eine zentrale Be-
schäftigung der Bewohner Jerewans darstellen – durch meine Beobach-
tungen bestätigt.  
Ein Grund für diese rege Tätigkeit mag u.a. der sowjetische Städtebau 
sein, denn, wie Low treffend feststellt:  
 
„In most contemporary societies, there is a difference between the cul-
tural values, rules, and perspectives of people who design and build 
housing and those who occupy housing“ (Low 1989: 4). 
 
Dennoch postuliert Abrahamian, dass die Konzepte „Haus“/ „Zuhause“ 
und „Familie“ sowie deren Bedeutungen für die armenischen Land- und 
Stadtbewohner entscheidende Komponenten der armenischen Identität 
darstellen – sowohl für jene, die Häuser planen und bauen, als auch für 
die Menschen, die darin wohnen.  
Die Konzepte tun und „Familie“ würden, so Abrahamian, die gesamte 
armenische Gesellschaft und auch den Nationalstaat strukturieren. Aus 
diesem Grund bezeichnet Abrahamian die Republik Armenien als „fami-
ly-state“ und „home-state“.  
Die Tatsache, dass man in Armenien auch unbekannte Männer und Frau-
en auf der Straße mit Verwandtschaftstermini anspricht, betrachtet Abra-
hamian als einen Beweis für die Gültigkeit dieser Definition (Abrahamian 
2007). So wird deutlich, dass die əntanikh (Familie) auch auf der abstrak-
ten Ebene des Nationalstaates die Vorstellungen von einer armenischen 
Gesellschaft/ Gemeinschaft prägt, die sich einerseits durch verwandt-
                                                                                                                        
handelt sich dabei um Wohnräume, die halb unterirdisch angelegt sind und deren Dächer 
grasbewachsene Hügel bilden. Eine Öffnung in der durch verzahnte Balken gestützten 
Dachkonstruktion bildet neben der Eingangstür die einzige Öffnung zur Außenwelt, die in 
den Himmel gerichtet ist und als Rauchabzug dient (Marutyan 2001: 73-97). Laut Maru-
tyan und Abrahamian wurden Teile des „Kopfhauses“ mit Ebenen des Kosmos assoziiert, 
so etwa der Herd oder Backofen (thonir) mit der „unteren Welt“, der Wohnraum und 
seine Bewohner als Repräsentanten der Erde mit der „mittleren Welt“ und der Rauchab-
zug und Rauch mit der „höheren Welt“ (Marutyan 2001: 86; Abrahamian 2003: 271-272, 
Fußnote 20). 



73 

schaftliche Bande und andererseits durch ein gemeinsames tun-Zuhause, 
also durch eine gemeinsame Heimat, verbunden fühlt.  
 
Abrahamians Beispiele für die Bedeutung der Familie bzw. Verwandt-
schaft für die Gesellschaftsstruktur und den armenischen Nationalstaat 
stammen hauptsächlich aus dem politischen Umfeld und gehören somit 
einer relativ abstrakten Makroebene an.2 Die Bedeutung des „Hauses“, 
des „Zuhauses“ und der „Familie“ sowie der Wert sozialer Beziehungen 
im Allgemeinen erschloss sich mir allerdings v.a. auf der Mikroebene, wo 
ich die Bedeutung, die Abrahamian den mit Verwandtschaftstermini aus-
gedrückten Beziehungen und dem tun für die armenische Gesellschaft 
zuschreibt, bestätigt sah.  
 

3.1 Der Schritt über die Türschwelle  
Der Ausgangspunkt für meine eigene Forschung waren meine Nachbar-
schaft, in der ich mich für den Zeitraum der Feldforschung einquartierte, 
sowie Freunde, Bekannte und Kollegen, die ich bei meinem ersten Auf-
enthalt in Armenien kennengelernt hatte. Über diese Kontakte lernte ich 
später Bewohner aus allen Teilen Jerewans kennen, so dass ich bald auf 
ein sehr großes Netzwerk aus unterschiedlichsten Informanten zurück-
greifen konnte.  
Der Einstieg in die Forschung war dabei jedoch schwerer als erwartet. 
Als ich das erste Mal nach Armenien kam, geriet ich in einige Situatio-
nen, die mir das soziale Verhalten meiner zukünftigen Forschungssubjek-
te zunächst nicht im besten Licht erscheinen und mich an der sprichwört-

                                                      
2So beschreibt er z.B. das soziale Umfeld des ehemaligen Präsidenten Armeniens Ter-Pe-
trossian als klanbasiert. Während der Amtszeit Ter-Petrossians hätten Verwandtschafts-
beziehungen und „Klan“-Zugehörigkeiten über die Vergabe politischer Ämter bestimmt. 
So teilten etwa die Brüder Ter-Petrossians die Macht über die armenische Wirtschaft 
unter einander auf und kontrollierten nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion die 
Privatisierung und den Bausektor. Auch die Nachfolge des 1999 ermordeten Premiermi-
nisters Vazgen Sarkissian führt Abrahamian – wie viele Armenier, die über ihre Regie-
rung klagen – als Beweis der „Vetternwirtschaft“ auf höchster Ebene an. Obwohl mir von 
diesen und anderen Fällen permanent berichtet wurde, hatte ich mit diesen Beispielen 
während meiner Feldforschung nur indirekten Kontakt. 



74 

lichen Gastfreundlichkeit der Kaukasier zweifeln ließen. Gleich bei mei-
ner ersten Fahrt vom Flughafen betrog mich der Taxifahrer, und in mei-
ner ersten Absteige erwartete mich ein schmutziges Matratzenlager, das 
meine Stimmung auf den Tiefpunkt sinken ließ. Diese Erlebnisse, über 
die ich später zusammen mit Armeniern scherzen konnte, gehörten sozu-
sagen zu meiner „Initiation“ als Feldforscher. Beim Einkaufen der Le-
bensmittel wurde ich mürrisch angebrummt, bis man mir, scheinbar wi-
derwillig, das Brot über die Theke reichte, und auch sonst stieß ich nicht 
gerade auf Herzlichkeit. Dies entsprach wenig meinen Vorstellungen von 
einer freundlichen Aufnahme, und ich fühlte mich ganz und gar nicht 
„zuhause“, was mich nur deswegen nicht völlig entmutigte, da ich ein 
ähnliches Verhalten im öffentlichen Leben schon aus Moskau und ande-
ren postsowjetischen Kontexten kannte. 
 
Mein Start in der Nachbarschaft war nicht besser. Da die armenischen 
Nachbarschaftsbeziehungen sowie die kaukasische Gastfreundschaft 
sprichwörtlich sind, rechnete ich damit, dass mir der Einstieg, würde ich 
erst einmal in einer Nachbarschaft leben, leicht fallen müsse. Ich war 
entsprechend enttäuscht, als mir die Türen meiner Mitbewohner in den 
ersten Tagen und Wochen meines Aufenthaltes verschlossen blieben. 
Alle hinterlistigen Versuche meinerseits, mich von den Nachbarn einla-
den zu lassen, wurden erfolgreich abgewehrt und im gemeinsamen Fahr-
stuhl bedachte man mich höchstens mit einem finsteren Blick und schwa-
chen Brummen.3  
                                                      
3Über meinen schweren Feldforschungseinstieg in Jerewan, das von mir als kalt empfun-
dene Verhalten der Nachbarn mir und anderen gegenüber sowie über meine anfänglich 
schlechten Erfahrungen mit der armenischen Gastfreundlichkeit habe ich für eine Konfe-
renz über die „Ethnologie und Archäologie Armeniens“ an der Armenischen Akademie 
der Wissenschaften ein Paper und einen Artikel verfasst sowie einen kurzen Vortrag mit 
dem Titel The Private and the Public Spheres in Yerevan, as observed by an Anthro-
pologist from Abroad (Fehlings 2010) gehalten. Es war das erste Mal, dass meine armeni-
schen Kollegen eine Art Feedback erhielten, das sie nicht nur als Ethnologen, sondern 
auch als Armenier, über die ich sprach, anging. Die Reaktionen waren für mich überra-
schend heftig. Ein Kollege behauptete, ich hätte mich mit den falschen Leuten abgegeben 
und würde nur das Negative sehen. Andere Kollegen beeilten sich, mich einzuladen, um 
meine negativen Erfahrungen in Armenien aufzuwiegen. Die überraschendste Frage 
stellte ein Konferenzteilnehmer aus dem Publikum: „Sie haben von den Problemen in 
unserer Gesellschaft gesprochen. Das ist wichtig für uns. Wie glauben Sie, dass man diese 



75 

Ich stellte fest, dass das „Haus“ in Armenien eine Bastion sein kann, in 
die es für den Fremden, der nicht zur „Familie“ gehört, kein Eindringen 
gibt. 
Die Wende in der Haltung meiner Nachbarn mir gegenüber brachte die 
Verlegung meines Internetkabels. Nachdem die Kommunikation mit der 
direkten Umwelt in den ersten Wochen nicht besonders gut lief, wurde 
für mich der Zugang zum World Wide Web immer dringlicher. Dieser 
gestaltete sich jedoch ebenfalls schwierig, da sich mir technische Proble-
me in den Weg stellten. Ich berichtete davon an der Abteilung für zeitge-
nössische Ethnologie an der Akademie der Wissenschaften und es wurde 
mir gesagt, dass es unmöglich sei, dass es dafür keine Lösung gäbe. Bald 
darauf wurde ich einem älteren Kollegen vorgestellt, der sich als ein 
Nachbar aus meinem Viertel entpuppte. Dieser Mann wollte mich endlich 
„mit den richtigen Leuten zusammenbringen“, die mich bei diesem und 
anderen Problemen unterstützen sollten.  
Die „richtigen Leute“ waren Nachbarn, die zwei Stockwerke über mir 
wohnten. Mit ihnen wurde noch am gleichen Abend ein Treffen verein-
bart und die Dinge nahmen einen positiven Lauf. Ich lernte Hamlet, sein 
Frau Anusch und den kleinen Arevik sowie die Großeltern Harutyun und 
Lilia kennen, die zu guten Freunden wurden und die mich fortan bei al-
lem unterstützten. Sie machten mich wiederum mit einem weiteren 
Nachbarn bekannt, der im Gebäude nebenan eine „Internet-Empfangs-
station“ betrieb. Schon am nächsten Morgen fuhr ich mit Hamlet durch 
die ganze Stadt, um ein Kabel zu kaufen, das er mir, wie er erläuterte, 
statt Blumen zur Begrüßung schenkte. Dann, im Laufe des Tages, wurde 
das Kabel zwischen den Häusern, durch das Küchenfenster und bis zum 
meinem Computer gespannt – und plötzlich lief alles wie von selbst. Im-
mer mehr Nachbarn sprachen mich während der Liftfahrten, im Treppen-
haus oder auf der Straße an, und der Verkäuferin im Nachbarladen husch-
te sogar ein freundliches Lächeln über die Lippen. Nach und nach war ich 
hier und dort zu Gast, wurde von den Frauen zu den Details des europäi-

                                                                                                                        
Probleme lösen kann?“. Natürlich blieb ich diesem Mann eine Antwort schuldig. Inzwi-
schen würde ich diesen Artikel nicht mehr so schreiben, wie ich ihn damals, zu Beginn 
meiner Forschung, geschrieben habe, da ich meine Sicht inzwischen selbst als zu einseitig 
betrachte. Dennoch waren diese Erfahrungen nicht erfunden und die Reaktionen auf 
meine Feststellungen sehr interessant, z.T. berechtigt und sehr lehrreich. 



76 

schen Sexuallebens befragt und musste den Männern (unfachmännische) 
Auskunft über deutsche Automodelle geben.  
Nach einigen Monaten ernannte man mich zum Liftwart. Diese Aufgabe 
wurde jeden Monat neu und reihum an einen anderen Bewohner des Hau-
ses vergeben, der dann das Geld für die „Lift-Elektrizität“ einsammeln 
und bei der Bank abliefern musste. Eine Nachbarin meines Stockwerks 
hatte mir diesen Job besorgt, da sie der Auffassung war, dass man das 
wahre Gesicht der Menschen nur kennenlert, wenn man Geld von ihnen 
verlangt, und dass mich diese Erkenntnis in meiner Arbeit weiterbringen 
würde.4  
Als ich nach und nach an jede Tür klopfte, wusste man über mich schon 
erstaunlich gut Bescheid. Es ging mir wie Clifford Geertz, der, wie er in 
seinem Aufsatz Deep Play: Notes in the Balinese Cockfight beschreibt, 
erst auf der Flucht vor der örtlichen Polizei Freundschaft mit den Baline-
sen schließt und bei dieser Gelegenheit erfährt, dass diese ihn schon Mo-
nate erforscht haben und praktisch alles über seinen Forschungsaufenthalt 
wissen (Geertz 1972: 1-37). Auch meine Nachbarn waren eindeutig die 
besseren Ethnologen. Einige glaubten, mit meiner Ernennung zum 
Liftwart habe sich jemand einen Scherz erlaubt. Doch meine Tätigkeit, 
die ich im brüchigem Armenisch durchführte, wurde zu einem allgemei-
nen Amüsement und brachte mir offenbar Sympathien ein. Mein Exotis-
mus wurde von nun an zur Eintrittskarte.  
Für mich war der Job zunächst eine Gelegenheit, jede Familie, d.h. vier-
zehnmal fünf Wohnungen, zu besuchen und Bekanntschaften zu schlie-
ßen. Zwei Wochen trieb ich mich fast ausschließlich in den Wohnzim-
mern meiner Nachbarn herum und wurde von ihnen herzlichst empfan-
gen, ausgiebig bewirtet und zu weiteren Besuchen aufgefordert. Ich 
zeichnete die Grundrisse der Wohnungen, fotografierte die Inneneinrich-
tungen, führte mit den Bewohnern informelle und biographische Inter-
views und nahm aktiv am nachbarschaftlichen Leben teil. Auf diese Wei-
se gewann ich Einblicke in die soziale Struktur der Haushalte und in das 
alltägliche Familienleben – und wurde Zeuge der permanenten Renovie-
rungs- und Bauarbeiten, mit denen meine Nachbarn beschäftigt waren.  

                                                      
4Meine Erfolge beim Einsammeln des Geldes waren anscheinend ungewöhnlich groß, was 
man meinem Status als Ausländerin zuschrieb. 



77 

Das Eis war gebrochen und das armenische „Haus“ stand offen. Ich er-
lebte die vielgerühmte armenische Gastfreundschaft – und in manchen 
Familien bezeichnete man mich sogar als Schwester. Man wusste, wann 
ich kam, wann ich ging, wer mich besucht hatte und erkundigte sich nach 
meinem Wohlbefinden. Wenn man mich ein paar Tage nicht gesehen 
hatte, machte man sich Sorgen und rief mich auf dem Mobiltelefon an. Es 
gab keine Geheimnisse und irgendwann war die gut gemeinte, aber un-
gewohnte soziale Kontrolle nur noch schwer auszuhalten.  
In gewisser Weise war das Verhältnis reziprok. Das hau, Mauss’ Geist 
der Gabe (Mauss 1968: 31-33), den ich von meinen Nachbarn reichlich 
empfing, forderte seinen Tribut. Ich füllte fast für das gesamte Haus die 
Greencard-Anträge für die nächste Verlosung aus und übersetzte Ge-
brauchsanweisungen europäischer Küchengeräte, die ich selbst nicht 
verstand. Jerewan war für mich zu einem Dorf geworden. Alle armeni-
schen Werte und Tugenden wurden nun auf mich angewandt und man 
erwartete im Gegenzug, dass ich mich entsprechend verhielt. Dies war 
mein Einstieg in die Untersuchung des Hauses. 
 

3.2 Das Gebäude 
Bevor ich vom Haus als soziale Gruppe, Kategorie und Teil und Verkör-
perung eines Ideensystems spreche, möchte ich zunächst von seiner mate-
riellen Beschaffenheit, seiner Architektur, berichten, die laut Carsten und 
Hugh-Jones in der bisherigen ethnologischen Forschung wenig Beach-
tung gefunden hat, obwohl sie so offensichtlich ist und andere Aspekte 
des Hauses spiegelt (Carsten & Hugh-Jones 1995: 2-4).  
 
Das Haus als „materielles Gebäude“ besteht meiner Auffassung nach aus 
zwei Teilen: erstens aus einer Konstruktion, die den äußeren Rahmen 
bildet, der Architektur, und zweitens aus einer Inneneinrichtung der ein-
zelnen Räume, d.h. aus Möbeln, Einrichtungs-, Gebrauchs- und Luxusge-
genständen. 
Für die Konstruktion des materiellen Gebäudes gibt es neben dem Begriff 
tun (Haus und Zuhause) im Armenischen noch den Begriff schenkh (Ge-
bäude; armen.: շենք), der im Gegensatz zum tun nur diese eine, materiel-
le Dimension des Hauses beschreibt und für Häuser und Hochhäuser 



78 

verwendet wird. Für Wohnungen (einschließlich der Einrichtung) ver-
wendet man in diesem materiellen Sinne den Begriff bnakaran (armen.: 
բնակարան), für das Verb „wohnen“ entsprechend bnakvel (armen.: 
բնակվել) oder „leben“, auf Armenisch aprel (armen.: ապրել). 
 
Natürlich gibt es in Jerewan, genau wie in anderen Städten, unterschiedli-
che Haus- und Wohnungstypen. Sowohl Häuser als auch Wohnungen 
werden dabei mit dem Begriff tun bezeichnet, wenn man damit ein „Zu-
hause“ meint.  
Der Typ eines Hauses definiert sich zunächst über den Baustil. Dieser 
hängt einerseits von der Entstehungszeit eines Gebäudes und andererseits 
vom jeweiligen Architekten ab. Die materielle Qualität einer Konstrukt-
ion, d.h. die Qualität der verwendeten Baumaterialien, die Größe und 
Ausstattung der Räume sowie ästhetische Aspekte, bestimmen dann, 
neben der Lage in einem bestimmten Stadtviertel, den Wert und das An-
sehen, d.h. den „Status“ eines Hauses und der darin befindlichen Woh-
nungen.  
Die „gute“ oder „schlechte“ Qualität wiederum wird, da in unterschiedli-
chen Perioden der Stadtgeschichte Jerewans nach Ansicht der Bewohner 
unterschiedlich „gut“ oder „schlecht“ gebaut wurde, mit bestimmten Ent-
stehungszeiträumen der Gebäude assoziiert. Ein Maßstab der Qualität ist 
somit zunächst die Bauepoche. 
In den vorangehenden Kapiteln wurden bereits die verschiedenen Bau-
phasen Jerewans dargestellt und damit auch die wichtigsten Gebäudety-
pen, die in Jerewan auftreten. Die Wohnhäuser, die in der Zeit A. Taman-
yans gebaut wurden, genießen dabei z.B. einen überwiegend positiven 
Ruf (Abb.9), während die Gebäude aus den 80er Jahren tendenziell als 
erdbebengefährdet und unästhetisch und somit als „weniger gut“ und 
„untergeordnet“ eingestuft werden (Abb.15, 27).  
Natürlich spielt bei der Bewertung der Häuser auch eine Rolle, wer in 
welchen Häusern wohnt. Die Bewohner als soziale Gruppe beeinflussen 
das Prestige einer Wohnlage, können aber umgekehrt wiederum entspre-
chend ihrer Wohnlage und Wohnungen als „unter-“ oder „übergeordnet“ 
klassifiziert werden.  
Auch das ästhetische Empfinden des Einzelnen spielt bei der Bewertung 
der Gebäude eine nicht zu unterschätzende Rolle. Obwohl es weitverbrei-



79 

tete Ansichten über die Qualität der Häuser bestimmter Epochen gibt, 
existieren auch unterschiedliche Meinungen zu einzelnen Gebäuden und 
Entwicklungen. So gibt es z.B. Personen, die den postsowjetischen Bau-
stil der Northern Avenue (Abb.8) schätzen, während andere ihn völlig 
ablehnen und ältere Stilformen bevorzugen. So werden Gebäude je nach 
Kontext und Beurteilung unterschiedlich hierarchisiert, wobei dennoch 
folgende Tendenz der Hierarchisierung und Beurteilung vorherrscht (Ta-
belle 1). 
 
 

 Typ 1: 
Hütten u. 
Überreste 
aus vorso-
wjet. Zeit 
(Abb.7, 
10) 

Typ 2: 
Bauten 
der 1. 
Republik 
(Abb.7, 
13) 

Typ 3: 
Bauten v. 
früher 
Sowjetzeit 
- 50er (Stil 
Tamanyan) 
(Abb.9) 

Typ 4: 
Bauten der 
Sowjetzeit, 
50er - 90er 
(Abb.7, 
15, 27) 

Typ 5: 
Gegenwarts-
architektur 
(Abb.7, 8)  

Architektur u. 
Ästhetik 

 
- 

 
+ 

 
+ 

 
- 

 
~ 

Qualität der 
Materialien 

 
- 

 
+ 

 
+ 

 
- 

 
~ 

 
Lebensstandard 

 
- 

 
~ 

 
+ 

 
~ 

 
~ 

 
Prestige 

 
- 

 
~ 

 
+ 

 
~ 

 
~ 

 
+ = gut bewertet  
- = schlecht bewertet  
~ = widersprüchlich bewertet 
 
Tabelle 1: Klassifikation und Bewertung von Gebäuden 
 
 
Folglich könnte man also sagen, dass die Gebäude des ersten Typs (Typ 
1) den geringsten Status haben. Ihnen folgen die Gebäude der späten 
Sowjetzeit (Typ 4), die Gegenwartsarchitektur (Typ 5) und die Gebäude 
der Ersten Republik (Typ 2). An der Spitze der Hierarchie stehen die Ge-
bäude im Geiste Tamanyans (Typ 3). Ich werde auf diese Klassifizierung 
der urbanen Architektur und Gebäude v.a. im letzten Kapitel näher ein-
gehen.  



80 

Im Folgenden möchte ich die einzelnen Häusertypen noch einmal genau-
er beschreiben – nicht nur als architektonische Typen, Zeugen und Über-
bleibsel bestimmter Epochen, sondern auch als Wohnräume, in denen 
sich das private Leben der Stadtbewohner abspielt.  
 
Ich selbst habe in einem typischen sowjetischen Beton-Hochhausbau aus 
den 70er Jahren gelebt (Abb.15), wie er v.a. in den Vierteln außerhalb des 
Zentrums und in den Vororten, den spalnije rajony (Schlafvierteln) 
(Abb.27), vorkommt. Diese Hochhäuser sind meist nach dem gleichen 
projekt (russ.: проект), d.h. Bauplan, ausgeführt. Die Variationen unter-
schiedlicher projekty unterscheiden sich nur unwesentlich durch die Form 
der Fenster und Balkone oder durch dekorative Abweichungen. Ihre Fas-
saden sehen sich sehr ähnlich, sind farblich vom Rohbeton geprägt und 
mit Satellitenschüsseln, Kabeln, Klimaanlagen, Wäscheschnüren und 
Wäsche behangen. Entscheidend ist ihr Zustand, der als mehr oder weni-
ger saniert charakterisiert werden kann.  
Oft bilden gleich mehrere dieser meist vierzehnstöckigen Gebäude ein 
Ensemble, wobei die einzelnen Häuser und Hauseingänge nummeriert 
sind. Eine Adresse und Zuordnung der Bewohner zu einem Gebäude und 
einer Wohnung ergibt sich so zunächst aus einer Zuordnung zu einer 
Straße, dann zu einem Gebäude bzw. zu einem Gebäudeeingang, russisch 
podjesd (подъезд) und armenisch mutkh (մուտք) genannt (Abb.26), 
dann zu einem Stockwerk, russisch etash (этаж) und armenisch hark 
(հարկ) und schließlich zu einem nummerierten Wohnungseingang, zu 
einer Tür, armenisch duŗ (դուռ), dem Zugang zur eigenen Wohnung, 
dem eigentlichen tun (Zuhause).  
Der Gebäudeeingang wird durch eine kleine Überdachung geschützt und 
markiert. Manchmal sieht man hier noch Briefkästen aus der Sowjetzeit 
hängen, in denen jedoch seit der Unabhängigkeit keine Post mehr ange-
kommen ist. Neben dem Eingang befindet sich eine Tür, hinter der sich 
die Endstation des Müllschachtes verbirgt. Im Sommer verströmt dieser 
einen unangenehmen Geruch. Fast immer gibt es in solchen Gebäuden 
einen Lift – der nicht unbedingt immer funktioniert – und einen Treppen-
schacht, der die Stockwerke und Hausgänge miteinander verbindet sowie 
den Müllschacht, Kabel und verschiedene Messgeräte (z.B. Stromzähler) 
enthält.  



81 

Auf jedem Stockwerk befinden sich etwa fünf Wohnungen, die oft unter-
schiedlich groß und auf Grund der vielen privaten Baumaßnahmen und 
Umgestaltungen vollkommen unterschiedlich geschnitten sind. Die Ver-
änderungsmaßnahmen sind vielfältig. Manchmal werden Wände entfernt 
oder neue Wände gezogen, die Küchen und Bäder umgebaut sowie Räu-
me vollständig umfunktioniert.  
Zu fast allen Wohnungen gehört ursprünglich ein offener oder geschlos-
sener Balkon, der aber meist von den Bewohnern so umkonstruiert wur-
de, dass er den Wohnraum vergrößert oder sogar ein eigenes Zimmer 
bildet. In seltenen Fällen wird sogar das Gebäudedach als Erweiterung 
der Wohnungen der letzten Etage genutzt (Abb.28). Obwohl inzwischen 
verboten, findet man vereinzelt noch immer die kleinen Holzschuppen, 
die auf den Dächern als zusätzliche Lagerräume dienen.  
 
Die Innenausstattung der Wohnungen solcher Gebäude richtet sich nach 
den finanziellen Möglichkeiten der Bewohner. Nicht zuletzt bei meiner 
Tätigkeit als Liftwart erkannte ich zu meiner Verblüffung, dass das sozia-
le Gefälle innerhalb eines einzigen Wohnblocks sehr groß sein kann und 
erst im Inneren der einzelnen Wohnungen deutlich wird. Manche Woh-
nungen sind renoviert, werden von Videokameras überwacht und ent-
sprechen dem neuesten Stand der modernen Technik, d.h. sind mit mo-
dernen Küchen und Bädern ausgestattet. In anderen Wohnungen dagegen 
wird nicht einmal geheizt. Tapeten und Möbel sind schäbig und abgenutzt 
und oft fällt sogar das Parkett auseinander.  
Gleichzeitig sind sich die Wohnungen und Einrichtungen in ihrem Stil 
trotz dieses Gefälles sehr ähnlich. Nirgends fehlt eine Polstergarnitur, die 
auf einen Fernseher ausgerichtet ist, nirgends das Möbelensemble mit 
eingebauter Vitrine, in der man das böhmische Porzellan oder Geschirr 
aus der DDR sowie allerlei Nippes bewundern kann. Nirgends verzichtet 
man auf die schweren und drapierten Vorhänge, und nirgends auf die 
Obstschale oder die üblichen Ölbilder, Wandteppiche und Fotos.  
Die typischen Möbel, Geräte, Teller und Tassen aus der Sowjetzeit mi-
schen sich mit den gleichen, neueren Gegenständen aus China, der Türkei 
und Russland und vermitteln den Eindruck eines uniformen Geschmacks, 
der in Westeuropa möglicherweise – dieser vielleicht nicht ganz passende 



82 

Vergleich ist mir zumindest durch den Kopf gegangen – mit dem Trend 
zu Ikea-Haushalten zu vergleichen ist.5 (Abb.17) 
 
Die Häuserblöcke aus den 20er bis 50er Jahren (Abb.9), in erster Linie 
Gebäude im Stile Tamanyans, aber auch konstruktivistische Gebäude, 
wie sie für die Arbeitersiedlungen im so genannten Errord Mas typisch 
sind (Abb.19), sind, im Gegensatz zu den Gebäuden aus der späten Sow-
jetzeit, meist nur 5-stöckig. Die „klassischen Tamanyan-Gebäude“ sind 
dabei aus roten, qualitativ hochwertigen Tuffsteinquadern gebaut, die den 
Charakter des Zentrums dominieren. In diesen Gebäuden gibt es nicht 
immer einen Aufzug. Die Treppenhäuser unterscheiden sich jedoch kaum 
von den oben beschriebenen. Auch hier gibt es einen nummerierten 
podjesd oder mutkh (Hauseingang) und die Überreste von nicht mehr 
gebrauchten Briefkästen (Abb.26). Der Kabelsalat, die Müllklappen, so-
gar das Material und die Farben unterscheiden sich kaum von denen der 
Hochhäuser. In beiden Fällen vermitteln die grauen, weißen oder 
manchmal blau gestrichenen Gänge, Wände, Stufen und Schächte den 
Eindruck von Schäbigkeit und haben oft Baustellencharakter.  
Von außen sind die Gebäude im „Stile Tamanyans“ meist recht ansehn-
lich. Oft zieren hübsche Kolonaden, Tier- und Pflanzen-Reliefs, Orna-
mente und andere dekorative Elemente die Fassaden, wobei sogar die 
Giebel-, Dach- und Umriss-Formen des Bauwerks variieren können.  
Der Grundriss der Innenräume ist genau wie in den Hochhauswohnungen 
vielen Veränderungen unterworfen. Hier, in den 5-stöckigen Gebäuden, 
gibt es zusätzlich die Möglichkeit, den Balkon durch Anbauten zu erwei-
tern, da diese vom Boden aus gestützt werden können (Abb.28). Über 
diese Praxis werde ich in späteren Kapiteln berichten. An dieser Stelle sei 
nur erwähnt, dass die remont (russ.: ремонт), die Renovierung und Um-
bau beinhaltet, vor keiner Wohnung halt macht. Fast jedes „Zuhause“ 
wird nach dem Einzug vollkommen umgestaltet und den jeweiligen Be-
dürfnissen angepasst.  
Die Inneneinrichtung, Möbel und sonstige Ausstattung der Tamanyan- 
und ähnlicher Häuser unterscheidet sich, bis auf Varianten, die den per-
                                                      
5Es wäre bestimmt interessant, großflächig die Geschichte dieser einzelnen Objekte nach-
zuverfolgen. Leider habe ich während der Feldforschung zu diesem Thema nicht systema-
tisch befragt.  



83 

sönlichen Präferenzen der individuellen Bewohner zuzuschreiben sind, 
nicht vom oben beschriebenen Typ.  
 
So ist es auch bei anderen Wohnkomplexen, die nicht in die beiden bisher 
beschriebenen Kategorien passen. Breite, lange, niedrige, hohe, neuere 
und ältere Wohnblöcke unterscheiden sich dabei, trotz äußerer Unter-
schiede der Konstruktionen, kaum. Sie enthalten alle die mal mehr oder 
weniger großen, mal mehr oder weniger typischen und insgesamt relativ 
uniformen Stadtwohnungen, die über die gleichen Hauseingänge, die 
gleichen Treppenhäuser und die gleichen Wohnungstüren erreicht wer-
den. 
Eine Abweichung stellen lediglich die ganz neuen Gebäude dar, die ame-
rikanischen und westeuropäischen Vorbildern nachgeahmt sind. So betritt 
man die Wohnhäuser der Northern Avenue nicht über einen klassischen 
podjesd oder mutkh, sondern gelangt durch eine Tür zunächst in eine 
„Lobby“, die wenig mit den heruntergekommenen Treppenhäusern der 
restlichen Stadt verbindet. Da hier v.a. die Diaspora Quartier genommen 
hat, trifft man hier auf einen anderen Stil und anderen „Habitus“. 
 
Ich habe nur sehr wenige Menschen in Jerewan kennengelernt, die in 
„echten Häusern“ zu Hause sind. Obwohl es viele „Einfamilienhäuser“ 
gibt, habe ich selten Personen getroffen, die in diesen Häusern leben. 
Dies mag daran liegen, dass ich in einem bestimmten Viertel gewohnt 
habe. Tatsächlich fallen mir maximal zehn Beispiele von Bekannten ein, 
die über eigene, so genannte tschastnyje doma verfügten. Hier gibt es drei 
Versionen: die Luxusvilla, ein normales Wohnhaus und die Slumbaracke.  
Von den Stadt- und Vorstadtvillen der Reichen möchte ich zu einem spä-
teren Zeitpunkt berichten. Sie sind prunkvoll, groß, mit „europäischem 
Standard“ ausgerüstet und häufig von einer Parkanlage oder zumindest 
einem Garten umgeben, der durch einen soliden und hohen Eisenzaun 
von der Umgebung abgeschottet wird.  
Bescheidenere Modelle dieser Villen bis hin zu den gewöhnlichen Stadt-
häusern ahmen diese Grundvoraussetzungen im kleineren Maßstab nach. 
Hier findet man oft ein bis zwei – maximal drei – Stockwerke, einen 
kleinen, oft chaotischen Garten sowie eine relativ einfache Einrichtung, 
die sich nicht von der Einrichtung der Stadtwohnungen unterscheidet.  



84 

Die von mir als „Slumhütten“ bezeichneten Konstruktionen findet man in 
der Stadtmitte, wo sie sich in den Innenhöfen der Wohnblöcke aus der 
Zeit Tamanyans eingenistet haben (Abb.7), sowie in den Nebenstraßen, 
die oft von den repräsentativen Fassadenmauern der Hauptachsen verbor-
gen sind. Die Einwohner Jerewans würden in Bezug auf diese Häuser nie 
von „Slumhütten“ sprechen, obwohl man allgemein den schlechten Zu-
stand der Konstruktionen und die darin herrschenden Lebensbedingungen 
beklagt. Man spricht stattdessen auch von „tschastnyje doma“ (Privathäu-
sern). In manchen Stadtteilen, wie z.B. im Stadtteil Kond (Abb.10) oder 
in den armen Vierteln jenseits des Bahnhofs und in der Peripherie, neh-
men sie, dicht aneinander gedrängt, sehr weite Flächen ein, die nur durch 
ein Labyrinth aus staubigen und morastigen Wegen erschlossen sind und 
dem Fremden die Orientierung nehmen.  
Oft leben hier viele Bewohner, d.h. große Familien, auf engem Raum und 
teilen sich nur wenige Zimmer, in denen gelebt, gegessen und geschlafen 
wird. Oft wird, entweder aus Gründen der Sparsamkeit oder wegen der 
mangelnden Energieversorgung (mit Gas), auf Heizung verzichtet. In den 
Wintermonaten müssen ein kleiner Holzofen und dicke Schafswolldecken 
genügen. Auch die Wasserversorgung funktioniert nicht immer. Telefon-
anschlüsse sind entweder gar nicht oder nur illegal vorhanden.  
Die Hütten sind in einem schlechten Zustand, d.h. schlecht und mit 
schlechten Materialien gebaut. Dabei spielt es häufig keine Rolle, ob es 
sich um eine alte oder neue Hütte handelt, wobei „alt“ und „neu“ hier 
relative Begriffe sind. Außen- wie Innenwände bestehen oft aus blankem 
Beton oder aus durch Lehm verbundenen Steinen und werden nicht deko-
riert. Manchmal herrscht im Innern ein Durcheinander6 aus Kleidungs-
stücken, Geschirr, Decken und anderen Gebrauchsgegenständen. Kü-
chengeräte, Teppiche, Stühle, Tische, Betten und andere Möbelsind dabei 
eine willkürliche Ansammlung und nehmen viel Platz ein. Selten fehlt ein 
Fernsehgerät, das oft der Mittelpunkt des sozialen Lebens ist (Abb.18).  
 

                                                      
6Das Durcheinander hängt natürlich von den jeweiligen Bewohnern ab und kann nicht ge-
neralisiert werden, doch ist auffällig, dass in den ärmeren Häusern auch die hygienischen 
Verhältnisse schlechter sind, was nicht unbedingt der Armut und dem Fehlen der Mittel 
zuzuschreiben ist.  



85 

Beschriebene Hütten und Häuser werden sehr unterschiedlich wahrge-
nommen. Gerade um das Stadtviertel Kond und um die Hütten in der 
Stadtmitte (Abb.7) gibt es eine kontroverse Diskussion. Einerseits klagen 
die Einwohner über die schlechten Lebensbedingungen, anderseits fürch-
ten sie sich, diese für einen ungewissen Ersatz aufzugeben.  
Abgesehen von praktischen Erwägungen gibt es durchaus auch nostalgi-
sche Stimmen, die v.a. den romantischen Aspekt der mit Wein bewachse-
nen Gebäude mit ihren alten Balkonen betonen. Neben den beschriebenen 
Hütten mit sehr geringem Status gibt es durchaus auch Gebäude, die z.B. 
aus der Ersten Republik stammen und nach einer ausgiebigen Renovie-
rung eine Aufwertung erfahren könnten. Aber auch diese Gebäude, die 
sogar mit klassizistischem Dekor versehen sind, werden dem Verfall 
überlassen (vgl. Amiraghyan 2006). 
 
Abgesehen von den zuletzt beschriebenen Extremen wird das eigene Zu-
hause – unabhängig von der relativ objektiv klassifizierbaren Architektur 
und Ausstattung (s. Tabelle 1) – aus der Innensicht immer als Ideal vor-
gestellt, das nicht unbedingt durch seine physische, jedoch durch seine 
moralische Makellosigkeit und Überlegenheit glänzt. Im Idealfall wird 
deswegen auch aus bescheidenen materiellen Mitteln das Beste gemacht.  
  

3.3 Besitz und Eigentum  
Wie erfolgt die Zuordnung einer sozialen Gruppe zu einem bestimmten 
Haus? Diese Frage lässt sich mit einem „rechtlichen“ und „historischen 
Anspruch“7 an einem einmal einer Person/ einer Familie zugeteilten und 
somit zugeordneten Wohnraum beantworten. Als „Besitz“ erhält das 
Haus Kontinuität (vgl. Carsten & Hugh-Jones 1995: 7). 
 
Fast immer erfolgte bei meinen Fallbeispielen die Zuteilung und Zuord-
nung der Häuser und Wohnungen in der Sowjetzeit. Die Vergabe an In-
dividuen und damit an ihre Familien wurde meist über den Arbeitsplatz 

                                                      
7Dieser historische Anspruch besteht höchstens seit drei Generationen, in Jerewan keines-
falls länger.  



86 

organisiert, so dass man in einem Haus oder in einer Nachbarschaft häu-
fig die gleiche Berufsgruppe und Arbeiter desselben Betriebes findet.  
Die zugeteilten Wohnungen waren zwar formell Eigentum8 des Staates 
bzw. kollektives Eigentum, wurden aber stets als Privatbesitz9 betrachtet, 
der durch Gewohnheitsrecht fast Eigentum war und schon vor der Priva-
tisierung in den 90er Jahren als solches behandelt wurde (vgl. Humphrey 
2002: 187).  
In der armenischen Alltagssprache wird „Besitz“ und „Eigentum“ – mei-
nes Wissens – nicht voneinander unterschieden. Man verwendet für beide 
Begriffe das armenische Wort sephakanuthjun (սեփականություն). 
Unterschieden wird begrifflich nur zwischen privatem und kollektivem 
bzw. öffentlichem Eigentum, d.h. zwischen masnavor (privat; armen.: 
մասնավոր) und hanrajin (gemeinsamen, öffentlichem; armen.: հան-
րային) sephakanuthjun (Eigentum). 
 
Bis heute leben oft noch die gleichen Menschen oder deren Nachfahren in 
den Wohnungen, die ihnen zugeteilt wurden. Die Wohnblöcke, bzw. 
                                                      
8Laut der Online-Enzyklopädie Wikipedia bezeichnet der Begriff des „Eigentums“ das 
„umfassendste Herrschaftsrecht, das die Rechtsordnung an einer Sache zulässt. Merkma-
le moderner Formen des Eigentums sind die rechtliche Zuordnung von Gegenständen zu 
einer natürlichen oder juristischen Person, die Anerkennung der beliebigen Verfügungs-
gewalt des Eigentümers und die Beschränkung des Eigentümerbeliebens durch Gesetze. 
Eigentum ist in den meisten Verfassungen als Grundrecht geschützt, aber nicht inhaltlich 
bestimmt. Der materiale Gehalt des Eigentums ergibt sich aus einer Vielzahl von Geset-
zen (Bodenrecht, Mietrecht, Kaufrecht, Denkmalschutz, Umweltrecht, Steuergesetze etc.; 
als Besonderheit: Tierschutz). Man spricht daher auch von Eigentum als einem ‚Bündel 
von Rechten und Berechtigungen‘, das die Beziehungen und das Handeln zwischen Per-
sonen symbolisiert. Der Gehalt des Eigentumsbegriffs ist nicht statisch und naturgegeben, 
sondern entwickelt sich im Laufe der Zeit durch die gewohnheitsrechtliche Praxis, Recht-
sprechung und Gesetzgebung“ (Wikipedia, „Eigentum“, URL: http://de.wikipedia. org/-
wiki/Eigentum (14.11.2012)). 
9Laut der Online-Enzyklopädie Wikipedia bedeutet der Begriff „Besitz“ in der juristi-
schen Fachsprache „einen Gegenstand, über den jemand die tatsächliche, aber nicht 
unbedingt rechtliche Herrschaft hat. ‚Besitz‘ bedeutet also, dass jemand über einen Ge-
genstand verfügt (in seiner/ihrer Gewalt hat), unabhängig davon, ob der Gegenstand 
sein/ihr Eigentum ist oder nicht, also z. B. auch, wenn der Gegenstand gemietet oder 
gestohlen ist. In der juristischen Fachsprache bedeutet der Begriff Besitz oft zusätzlich 
den Willen, ‚diese Sache für sich zu behalten‘“ (Wikipedia, „Besitz“, URL: http://de.wiki-
pedia.org/wiki/Besitz (14.11.2012)). 

http://de.wikipedia.org/wiki/Besitz
http://de.wikipedia.org/wiki/Besitz


87 

Nachbarschaften werden deswegen nach wie vor mit Betrieben assoziiert, 
auch wenn die Betriebe schon längst stillgelegt sind und die Nachfahren 
der ehemaligen Arbeiter anderen Beschäftigungen nachgehen. So spricht 
man noch immer von den „Häusern der Akademie“, in denen Akademi-
ker, den Wohnblöcken der Chemie- oder Kautschuk-Fabrik, in denen 
Fabrikarbeiter, oder von der Nachbarschaft des Mergiljan-Instituts, in der 
Wissenschaftler und Ingenieure des gleichnamigen Institutes lebten und 
leben.  
Bei der Vergabe des Wohnraums spielten neben dem Arbeitsplatz noch 
andere Faktoren eine Rolle. Ein nicht zu unterschätzender Faktor waren 
dabei persönliche Beziehungen zu einflussreichen Personen und Ämtern. 
V.a. hochrangige Vertreter des Staatsapparates und Veteranen des Zwei-
ten Weltkrieges wurden bevorzugt behandelt und konnten oft früher als 
andere mit ihren Familien in die „eigenen“ vier Wände ziehen. Dann 
waren natürlich auch die Position und die Dienstjahre in einem Betrieb 
von Bedeutung, die den Platz auf der Warteliste bestimmten.  
Wie viel Wohnraum wem gebührte, richtete sich ebenfalls nach diesen 
Kriterien und orientierte sich außerdem an der Größe der Familie, d.h. an 
der Anzahl der Familienmitglieder, denen jeweils bestimmte Quadratme-
terzahlen zustanden.  
 
Das Dokument, das eine Wohnung oder ein Haus einer bestimmten Per-
son bzw. mehreren Personen zuordnete, war die so genannte propiska 
(russ.: прориска), die Aufenthaltsgenehmigung, mit der auch der Zugang 
zum Arbeitsplatz geregelt wurde, oder die registrazija (russ.: реги-
страция), die Registrierung. Alle Personen, die in einer Wohnung oder in 
einem Haus registriert waren, hatten dort ein Wohnrecht, das sie meist 
auf ihre Kinder (manchmal auf andere Verwandte) übertragen konnten 
und übertrugen, was letztlich der Vererbung von Eigentum sehr nahe 
kam. Das Entscheidende war dabei nicht die Abstammung, sondern das 
„gemeinsame Wohnen“ bzw. die offizielle „Registrierung“ (vgl. Draga-
dze 1988: 32-37): 
 
„In the Soviet law it is residence, not kinship, which determines the main 
inheritance rights” (Dragadze 1988: 34).  
 



88 

Aus diesem Grund wurden einzelne Personen aus strategischen Gründen 
in einer bestimmten Wohnung oder einem bestimmten Haus als Bewoh-
ner „registriert“, auch wenn sie tatsächlich an einem anderen Ort lebten.  
Was Dragadze für ein kleines Dorf in Georgien (Dragadze 1988: 36) und 
Humphrey (Humphrey 1983: 269) für Buryatien beobachteten, nämlich 
dass die in der Administration registrierten Haushalte bzw. Familien oft 
reine Fiktion waren und noch sind, gilt auch für Armenien und die Re-
gistrierungen in Jerewan. Auch hier versuchte und versucht man das 
Verwaltungssystem zu manipulieren. Die strategische und fiktive Regist-
rierung diente v.a. früher auch hier dem Zweck, so viel Wohnraum wie 
möglich für die eigene Familie und nachfolgenden Generationen zu si-
chern und zu akkumulieren.  
Mir sind dafür mehrere Beispiele bekannt: Der 27-jährige Sohn einer 
befreundeten Familie war z.B. im separaten Haushalt der Großeltern re-
gistriert, damit die Wohnung nach dem Tod der schon 80-jährigen Groß-
mutter, so wurde mir berichtet, nicht an den Staat, sondern an ihn fallen 
würde. In einem anderen Fall hatte die Mutter in den 80er Jahren durch 
ihre Arbeit Anspruch auf eine neue Wohnung erlangt. Obwohl sie mit 
ihrer Familie weiterhin in der Wohnung der Eltern ihres Mannes lebte, 
registrierte sie sich und ihren Sohn in der neuen Wohnung, sodass der 
Sohn, nach vielen Jahren, mit seiner Ehefrau in diese Wohnung ziehen 
und einen eigenen Haushalt gründen konnte.  
 
Da der Anspruch auf Wohnraum in Sowjetzeiten auch mit Familienzu-
wachs stieg, war es ein beliebtes Mittel, Anspruch auf eine Erweiterung 
des Wohnraums zu erheben. Praktisch umgesetzt wurde dieser Anspruch 
durch den Abriss von ein paar Wänden. Auf diese Weise konnten Nach-
barwohnungen in die Kernwohnung inkorporiert werden. In vielen Woh-
nungen kann man noch heute die Spuren ehemaliger Unterteilungen se-
hen, die von beengteren Wohnverhältnissen der Vergangenheit zeugen. 
 
Die beschriebenen Praktiken der Sowjetzeit bestimmen bis heute die Vor-
stellungen der Bewohner. Im Zuge der Privatisierung (armen.: masnavor-
etsum; russ.: privatisazija) wurden die „Registrierten“ zu Eigentümern, 
was für sie häufig keinen großen Unterschied machte, da sie den Wohn-
raum ohnehin als „Eigentum“ betrachtet hatten. Nun wurden Wohnungen 



89 

und Grundstücke im Katasteramt mit Nummern versehen und eingetra-
gen, ein Vorgang, den einige neue Eigentümer, wie ich bei meinen Be-
fragungen feststellen konnte, nicht einmal bemerkt haben.  
Bei der Privatisierung von Wohnungen gab es laut des Direktors des Ka-
tasteramtes nur selten Probleme. Bei unbebauten Landstücken und Bau-
grund war die Lage viel problematischer.  
Die Vererbung von Wohnraum läuft auch nach der Privatisierung offen-
bar meist noch über die frühzeitige Registrierung der Erben in einer be-
stimmten Immobilie. Der Unterschied ist, dass man heute keinen An-
spruch mehr auf neuen Wohnraum erheben kann und man die laufenden 
Kosten, wie z.B. Wasser-, Strom- und Heizungskosten sowie Ausgaben 
für Reparaturen jeder Art, selbst tragen muss.  
Dies ist ein Grund dafür, weshalb sich die Haushalte in den letzten Jahren 
offensichtlich vergrößert haben. Heute leben oft mehrere Generationen 
und Geschwister mit ihren Ehepartnern unter einem Dach, da die materi-
ellen Mittel zur Spaltung der Haushalte in mehrere Kernfamilien nicht 
vorhanden sind. Dieser Umstand wurde mir gegenüber oft beklagt.  
Allerdings hat man heute das Recht, die Wohnungen oder Häuser zu ver-
kaufen bzw. zu kaufen. So versucht man auch heute Haushaltsspaltungen 
zu ermöglichen.  
Der strategische Umgang mit den Registrierungen wurde so durch einen 
strategischen Wohnungs-Tausch und -Handel ersetzt, über den ich später 
berichten möchte.  
 
Problematisch ist die Situation für die Bewohner der von mir als 
„Slumhütten“ bezeichneten Gebäude und Häuser. Da diese Konstruktio-
nen schon zu Sowjetzeiten als illegal galten, fehlt den Bewohnern die 
propiska oder registrazija und somit auch ein Dokument, das im Laufe 
der Privatisierung als rechtsgültiger Besitzanspruch anerkannt worden 
wäre. Die Registrierung des Eigentums im Katasteramt ist also nicht er-
folgt.  
So waren die Bewohner der Hütten nach der Unabhängigkeit ohne Rechte 
an ihrem aus Gewohnheit als „Eigentum“ betrachteten Zuhause. Als ihre 
Behausungen im Zentrum neuen Gebäuden oder Straßen, wie z.B, der 
Northern Avenue, weichen mussten, waren sie ohne rechtliche Handhabe 
und hilflos, als sie mehr oder weniger brutal zum Verlassen ihrer Woh-



90 

nungen und zur Umsiedlung gezwungen wurden. Diesen Menschen blieb 
praktisch keine andere Wahl, als die von den Investoren und staatlichen 
Stellen angebotenen und fast immer sehr gering ausfallenden Entschädi-
gungsleistungen anzunehmen. 
 

3.4 Die soziale Gruppe der „əntanikh“ 
„Alle glücklichen Familien sind einander ähnlich, aber jede unglückliche 
Familie ist auf ihre besondere Art unglücklich“ (Leo Tolstoi, Anna Kare-
nina, 2010 [1877/78]).  
 
Ich möchte nun die soziale Dimension des Hauses erläutern und das tun 
als soziale Gruppe mit einer sozialen Struktur beschreiben. Wer lebt ge-
wöhnlich in den oben beschriebenen Häusern und Wohnungen, die als 
tun bezeichnet werden? Wie sind die Beziehungen und Hierarchien in-
nerhalb des tun geordnet? Und wie sind die häuslichen Aufgaben verteilt? 
 
Wie bereits erwähnt, wird das tun in Armenien automatisch mit der 
əntanikh, der Familie, assoziiert und sogar gleichgesetzt. In erster Linie 
umfasst die əntanikh die Kernfamilie, d.h. den Vater (Sing.: hajr; armen.: 
հայր), die Mutter (Sing.: majr; armen.: մայր), die Töchter (Sing.: dustr; 
armen.: դուստր) und Söhne (Sing.: ordi; armen.: որդի).  
Als Oberhaupt der traditionellen armenischen Familie gilt der Ehemann 
(Sing.: amusin; armen.: ամուսին) und Vater. Er ist der Haushaltsvor-
stand, der idealerweise für das materielle Wohl der Haushaltsmitglieder 
zu sorgen hat. Traditionelle Rollenzuweisungen ordnen also den Mann 
als Ernährer der Familie ein, der zur Arbeit gehen sollte, während die 
Frau als Hüterin der inneren Angelegenheiten des Haushaltes gilt und für 
die Kinder und ihre Erziehung zuständig ist. Grundsätzlich hat dieses 
Rollenverständnis bis heute Gültigkeit. 
Familieninterne Hierarchien bauen einerseits auf dem Geschlechterver-
hältnis, anderseits auf dem Prinzip der Seniorität auf. Die Frauen sind 
grundsätzlich den Männern untergeordnet, d.h. die Ehefrauen (Sing.: kin; 
armen.: կին) den Ehemännern und in gewisser Weise auch die Schwes-
tern (Sing.: khujr, armen.: քույր) den Brüdern (Sing.: jerghbajr; armen.: 



91 

եղբայր). Die Söhne, Töchter und ihre Ehepartner sowie deren Kinder 
sind wiederum den Eltern (tsnoghner; armen.: ծնողներ) und Großeltern 
(pap ev tat; armen.: պապ և տատ) verpflichtet.10 Frauen bringen also 
ihren Männern, und Kinder und Kindeskinder ihren Eltern und Großel-
tern Respekt entgegen. Dieser Respekt schlägt sich v.a. in Gehorsam, 
Gesten und der Einhaltung einiger Grundregeln nieder. Nie würde z.B. 
ein Kind vor seinen Eltern rauchen. Von Großeltern, Eltern und Männern 
wird jedoch gleichzeitig erwartet, dass sie sich diesen Respekt verdienen, 
indem sie ihre Frauen bzw. Kinder und Enkel schützen.  
Obwohl die hierarchischen Verhältnisse oftmals zur Unterdrückung ein-
zelner, v.a. von Frauen, führen können (Strasser-Camnagni 2009; Strasser 
2005) – wie dies insbesondere von Frauenrechtlern und feministischen 
Wissenschaftlern betont wird – sind Unterordnung und Unterdrückung 
meiner Meinung nach nicht das primäre Prinzip der hierarchischen Ord-
nung. Die familieninterne Hierarchie kann auch als Arbeitsteilung und als 
„Vertrag“ oder „Spielregel“ zwischen den einzelnen Mitgliedern betrach-
tet werden. Dieser „Vertrag“ oder diese „Regeln“ werden von den allge-
mein als untergeordnet betrachteten Frauen nicht immer und ausschließ-
lich als belastend empfunden. Junge Frauen empfinden zwar z.B. die 
Überwachung durch ihre Brüder als Einschränkung, können diese aber 
durchaus auch zu ihrem eigenen Schutz nutzen, auf den sie einen festen 
Anspruch haben und der ihnen wiederum bestimmte Freiheiten erlaubt. 
Wird eine Frau z.B. von einem Verehrer belästigt, so kann sie immer auf 
ihre männlichen Verwandten zählen, die den Fremden in die Schranken 
weisen müssen.  

                                                      
10Arutjunjan und Karapetjan widmen sich in einem Kapitel ihrer Arbeit den innerfamiliä-
ren Beziehungen in armenischen Haushalten der Hauptstadt. Sie haben dazu statistische 
Daten aus den späten 70er Jahren analysiert. Die Auswertung der Antworten auf die 
Fragen, wer in einem Haushalt wichtige Entscheidungen trifft und welche Aufgaben von 
welchen Mitgliedern des Haushaltes erledigt werden, bestätigen meine aktuellen Be-
obachtungen, wobei die statistischen Auswertungen natürlich sehr viel differenzierter 
sind. So werden z.B. die Respondenten in der soziologischen Studie in Hinblick auf Ge-
schlecht, Alter und Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe (nach Berufen und Ausbil-
dung) voneinander unterschieden und gegenübergestellt. Obwohl auf diese Weise Abwei-
chungen deutlicher werden, bestätigen die Tendenzen dennoch meine verallgemeinernden 
Thesen (Arutjunjan & Karapetjan 1986: 131-148). 



92 

Söhne und Väter empfinden die Pflicht, sich um die Familie zu kümmern, 
die Eltern zu unterstützen und sich der Kritik der Mütter und Schwestern 
auszusetzen, trotz der formellen Macht, die sie über andere Familienmit-
glieder ausüben können, nicht immer nur als ehrenvolle und dankbare 
Aufgabe. Sehr oft sehen sie diese Verantwortung als Zwang an, der sich, 
trotz aller Statusvorteile, nicht umgehen lässt.  
Jeder Status, jede Rolle und jede damit verknüpfte Beziehung innerhalb 
der internen Hierarchie verbindet sich also mit bestimmten Privilegien, 
aber auch mit Erwartungen und Zwängen. Dabei gibt es abgesteckte Zu-
ständigkeitsbereiche. Trotz seiner Autorität wird sich ein Mann selten in 
die Kindererziehung einmischen. Eine Frau wird im Gegenzug den Mann 
nicht über seine Probleme bei der Arbeit oder über die Gespräche mit 
seinen Freunden ausfragen. So erklärte mir z.B. ein junger Mann: 
 
„Die Sorgen der Arbeit dürfen nicht ins Haus. Das hat mir mein Vater 
immer gesagt. Um die Mutter und die Schwester nicht zu beunruhigen“.  
 
Es gibt also Dinge, die nur Männer, Dinge, die nur Frauen und Dinge, die 
nur Erwachsene etwas angehen.  
 
Als besonders eng gilt das Verhältnis zwischen Mutter und Söhnen, v.a. 
zwischen Mutter und erstgeborenem Sohn. Auch diese Beziehung ist 
natürlich auf beiden Seiten mit Privilegien, Pflichten und Erwartungen 
verbunden. Von jungen Ehefrauen wird diese Beziehung sehr häufig als 
problematisch empfunden, da die enge Mutter-Sohn-Beziehung sie zu 
Konkurrentinnen der Schwiegermütter (Sing.: skesur; armen.: սկեսուր) 
macht, v.a. dann, wenn die Schwiegertochter (hars; armen.: հարս) und 
die Schwiegermutter im gleichen Haushalt leben.  
Die Schwiegertochter muss sich von der Mutter ihres Ehemanns in den 
Dingen des Haushaltes unterweisen lassen, sich unterordnen – und ist oft 
der uneingeschränkten Kritik der Schwiegermutter ausgeliefert.11 Es war 
keine Seltenheit, dass sich Schwiegermütter bei mir über ihre Schwieger-
                                                      
11Dies gilt u.a., wie Dragadze (1988), Pfluger-Schindlbeck (2005) und Yalçin-Heckmann 
(2010) beschreiben, auf fast gleiche Weise in Georgien und Aserbaidschan. Insgesamt 
scheinen sich die Familienstrukturen in den südkaukasischen Republiken, wie die Ethno-
graphien der genannten Autorinnen zeigen, zu ähneln. 



93 

töchter beklagten und sie als „hässlich“, „faul“ oder höchstens als „an-
nehmbar“ bezeichneten. Allgemein waren Schwiegermütter der Auffas-
sung, ihre Söhne hätten etwas Besseres verdient.  
Konflikte zwischen Schwiegermüttern und Schwiegertöchtern gehören in 
armenischen əntanikh-Familien und -Haushalten offenbar zum Alltag. 
Die Söhne, Ehemänner und Schwiegerväter (Sing.: skesrajr; armen.: 
սկեսրայր) versuchen sich, wie ich bei verschiedenen Gelegenheiten be-
obachten konnte, aus diesen Konflikten herauszuhalten. Oft finden die 
Streitereien hinter ihrem Rücken statt. Kommt es jedoch zu einem offe-
nen Konflikt, gilt die Loyalität der Männer oft den Müttern, für die sie 
gegenüber der Ehefrau Partei ergreifen. Dies ist, wir mir oft berichtet 
wurde, keine leichte Situation. Die Mütter danken es ihren Söhnen, wie in 
den Geschichten verbitterter Ehefrauen und Schwiegertöchter behauptet 
wird, indem sie sie verwöhnen. Um mir dieses Verhältnis besser zu erklä-
ren, erzählte mir die etwa 45-jährige Dschemma ein Ereignis aus der 
Krise zu Beginn der 90er Jahre:  
 
„Damals gab es nichts zu essen. Alles habe ich mir für die Kinder vom 
Mund abgespart. Da hat meine Schwiegermutter zwei Eier ergattert. Sie 
hat meinen Mann heimlich in die Küche geholt und ihm die Eier gekocht, 
damit sie uns, mir und den Kindern, nichts davon abgeben muss. Er hat 
die Eier gegessen, während wir, seine Familie, gehungert haben. Das 
habe ich ihr und ihm nie verziehen, aber ich habe nichts gesagt“.   
 
Interessanterweise stehen Schwiegermütter im Gegenzug in dem Ruf, 
ihre Schwiegersöhne (Sing.: pesa; armen.: պեսա) abgöttisch zu lieben. 
Ist der Schwiegersohn zu Besuch, werden ihm seine Lieblingsspeisen 
vorgesetzt. Meist wird er in der Familie der Schwiegereltern problemlos 
akzeptiert und herzlich empfangen.  
Eine junge Ehefrau hat sich dagegen stets als „gute Ehefrau“ (lav kin; ar-
men.: լավ կին) und „gute Schwiegertochter“ (lav hars; armen.: լավ 
հարս) zu beweisen. Der erste Schritt ist dabei, dass sie jungfräulich in 
die Ehe kommt (Shagoyan 2009). In Fällen von Brautraub ist die Frau 
entehrt und als größte Schande gilt, wenn der Räuber die Frau nach der 
Entführung verlässt. Der Spruch tarats u het berats (genommen/ geklaut 
und zurückgegeben) gilt als tief beleidigend.  



94 

Ist eine Frau erst einmal verheiratet, gehört sie traditionell zur Familie 
und zum Haushalt des Mannes. Bald nach der Heirat erwartet man von 
ihr die Geburt des ersten Kindes, welche sie als Ehefrau legitimiert und 
ihren Status innerhalb der Familie des Mannes festigt und erhöht.12  
Auch wegen der Kindererziehung kommt es zwischen Schwiegermüttern 
und Schwiegertöchtern oft zu Konflikten.  
Das Verhältnis von Großeltern und Enkeln (Sing.: thoŗ/ nik; armen.: թոռ/ 
նիկ) ist dagegen meist sehr harmonisch. Häufig tragen die erstgeborenen 
Enkel die Namen ihrer Großeltern väterlicherseits und oft spielen Großel-
tern eine große Rolle in ihrem Leben, wie ich im Folgenden an einem 
Beispiel zeigen möchte.  
In meiner Gastfamilie, die ich auch nachdem ich eine eigene Wohnung 
bezogen hatte noch oft besuchte, waren alle beschriebenen Beziehungen 
und Beziehungsprobleme fast klischeehaft deutlich. Das Verhältnis von 
Schwiegertochter und Schwiegermutter war überaus angespannt, da die 
Schwiegermutter, inzwischen fast 80 Jahre alt, alle Vorteile von Status 
und Rolle gegenüber der Schwiegertochter ausspielte. Ihr Sohn, der Ehe-
mann der Schwiegertochter, hielt sich aus den Streitereien heraus, v.a. 
indem er sich in seinem Büro verschanzte oder außer Haus ging. Der 
Krieg zwischen den beiden Frauen wurde also zu Hause ungestört ausge-
tragen. Anlässe waren z.B. Fragen der Haushaltsführung (Wie wird ge-
kocht, geputzt und wie werden Gäste empfangen?), Fragen der Kinderer-
ziehung (Was dürfen die Kinder? Wer hat Anspruch auf die Hilfe und 
Aufmerksamkeit der Kinder?) oder Anspruchsrechte auf eben erwähnten 
Sohn der Schwiegermutter bzw. Ehemann der Schwiegertochter (Wer hat 
Anspruch auf seine Hilfe? Soll er der Mutter im Garten helfen oder mit 
der Ehefrau zu Mittag essen? Wer darf für ihn kochen?). Die Kinder bzw. 
Enkelkinder wurden aus diesen Konflikten weitgehend ausgeklammert 
und blieben unparteiisch.  
Die Schwiegermutter/Großmutter, die von ihrem verstorbenen Mann, 
Berichten der Schwiegertochter zufolge, selbst stark unterdrückt worden 
war und sich neben mehreren Geliebten ihres Mannes auch seine Schläge 
gefallen lassen musste, blühte nach dem Tod ihres Mannes regelrecht auf. 
Ihre neue Autorität setzte sie im Alter aber nicht nur gegen die Schwie-

                                                      
12Zu Hochzeit, Mitgift und Ehe s. Arutjunjan & Karapetjan (1986) und Shagoyan (2009).  



95 

gertochter und als Druckmittel gegenüber ihrem Sohn ein, sondern v.a. 
auch zum Wohle ihrer Enkel. So rettete sie dank ihrer durch Seniorität 
erworbenen Autorität eine Enkeltochter, die Tochter eines weiteren Soh-
nes, aus einer praktisch aussichtslosen Situation.  
Die Enkeltochter war von einem Mann geraubt worden, der kurz nach der 
erzwungenen Hochzeit mehrere Morde beging, indem er das Haus der 
Nachbarn in die Luft sprengte. Nun saß der Ehemann im Gefängnis. Die 
Enkelin konnte aber dennoch nicht zum Haushalt und der əntanikh ihrer 
Eltern zurückkehren. Als Ehefrau gehörte sie formell zur Familie ihres 
Ehemannes und war als Schwiegertochter praktisch eine Gefangene sei-
ner Eltern. Eine Flucht schien ihr unmöglich, da sie Angst vor Rache und 
Schande hatte.  
Ihre Großmutter machte sich wenig aus diesen Bedenken. Sie stürzte 
sich, als sie die Schwiegermutter ihrer Enkelin auf der Straße traf, auf sie, 
verfolgte sie nach Hause und rettete mit großem Geschrei – niemand 
wagte ihr zu widersprechen – die Enkelin aus der „schlechten Familie“. 
Wenige Tage später lernte ich besagte Enkelin kennen, die mir etwas 
trotzig vorkam, die aber der Großmutter unzweifelhaft viel verdankte und 
die alte Dame mit sehr viel Achtung und Zuvorkommenheit behandelte. 
Beim Rest der Familie vermischte sich der Respekt mit etwas Furcht vor 
der unaufhaltsamen Alten. Dies ist ein Beispiel dafür, welche Macht 
Frauen aufgrund der Seniorität ausüben können und wie sie sich dabei 
sogar über sonst geltende gesellschaftliche Regeln hinwegsetzen können.  
 
Abgesehen von allgemein gültigen Hierarchien spielt auch die Sphäre 
eine Rolle, in der Hierarchien zum Tragen kommen. In viele interne Fa-
milienangelegenheiten mischen sich die Männer einer Familie, egal wel-
che Autorität sie besitzen, gar nicht erst ein. Auch besagte Großmutter, 
die offenbar wie eine Furie agieren kann, hätte ihrem Mann – und wird 
ihrem Sohn – selten widersprechen, wenn er einen Wunsch oder eine 
Meinung äußert.  
Die Methoden zur Beeinflussung der Männer (oder Älteren) sind subtiler. 
Oft werden Informationen einfach verschwiegen oder kleine Notlügen 
erfunden. Von dieser Praxis konnte ich mich oft überzeugen. So wurde 
ich zur Komplizin gemacht, wenn Einkäufe, Ausgaben oder Ausflüge 
verschwiegen wurden. Auch Witz, Spott, Sarkasmus, weibliche Reize 



96 

und das Erregen von Mitleid und Ausüben von moralischem Druck, also 
emotionale Erpressung, kommen dabei zum Einsatz, d.h. Methoden, die 
man im Sinne Scotts als „weapons of the weak“ (Scott 1985) bezeichnen 
könnte. Wenn eine Mutter aus ihrem Sohn oder Ehemann herauskitzeln 
möchte, wo er gewesen ist, so macht sie z.B. Witze über eine angebliche 
Geliebte. Zur Rechtfertigung erfährt sie dann eine (manchmal erfundene) 
Wahrheit. 
 
Grundsätzliche Veränderungen oder eine Abschwächung der konventio-
nellen Hierarchien erfolgen dann, wenn bestimmte Familienmitglieder 
ihrem Status und ihrer Rolle nicht mehr gerecht werden können, wenn 
z.B. der Haushaltsvorstand nicht mehr, wie von ihm erwartet wird, alleine 
für das Auskommen der əntanikh sorgen kann.  
V.a. während und nach der Krise der 90er Jahre wurden viele Männer 
und Familienväter arbeitslos. In dieser Situation waren es oft die Frauen, 
die Mütter, Ehefrauen und Töchter, die als Händlerinnen mit dem Ver-
kauf selbstgemachten Gebäcks oder anderer Waren sowie mit der Aus-
übung niederer Arbeiten das Überleben der əntanikh sicherten. Oft hält 
heute das Gehalt einer Tochter, die z.B. in einem Café als Bedienung 
oder in einem Büro als Sekretärin arbeitet, die Familie über Wasser. Ihr 
Status innerhalb der əntanikh steigt dementsprechend. Obwohl auch dann 
noch der Vater die wichtigen Entscheidungen trifft, steigt der Respekt für 
diejenige, die das Geld für die Familie verdient (vgl. Abrahamian 2007: 
275-276). Dieser Respekt kann sich auf unterschiedliche Weise und in 
vielen größeren und kleineren Gesten ausdrücken. Ein Freund erklärte 
mir z.B., dass er zum internationalen Frauentag am 8. März, der in Arme-
nien wie im übrigen postsowjetischen Raum eine große Bedeutung hat, 
allen Frauen seiner Familie eine gelbe Rose schenkte. Nur seine ältere 
Schwester Rusana, die hart arbeitet und die Familie unterstützt, beschenk-
te er mit einer roten Rose, um ihr gegenüber seinen Respekt und seine 
Dankbarkeit auszudrücken. 
Auch zu Sowjetzeiten war es nicht unüblich, dass Frauen arbeiteten. Wie 
weit in Sowjetzeiten die Gleichberechtigung der armenischen Frauen 
thematisiert wurde und wie „weit diese fortgeschritten“ war, kann ich 
nicht wirklich beurteilen. Sicher gewannen arbeitende Frauen an Selbst-
bewusstsein. Die Analyse der statistischen Studie Arutjunjans und Kara-



97 

petjans von 1986 ergab, dass Frauen je nach Berufsgruppe unterschied-
lich viel an den Entscheidungsprozessen innerhalb des eigenen Haushal-
tes beteiligt waren.13 Die Studie zeigt auch, dass Frauen ihre Entschei-
dungsmacht höher einschätzten, als sie von den Männern wahrgenommen 
wurde. Sicher ist, dass Männer auch während der sowjetischen Emanzi-
pationswelle meist höhere berufliche Positionen inne hatten als ihre Frau-
en und wahrscheinlich schon aus diesem Grund einen höheren Status 
genossen. Dass ein Haushalt vom Gehalt eines jungen Mädchens abhängt, 
ist demnach eine neue Situation.  
Auch das bereits erwähnte Verhältnis von Schwiegermüttern und Schwie-
gertöchtern, laut Abrahamian „the most rigid sphere in the traditional Ar-
menian family“ (Abrahamian 2007: 275-276), hat sich heute z.T. durch 
neue Einkommensmuster verändert (Strasser 2005. 168). Durch ihren 
Beitrag zum Familieneinkommen kann die Schwiegertochter heute ihre 
Position in der Familie und gegenüber der Schwiegermutter oft umkehren 
oder zumindest verbessern, was natürlich dennoch nicht bedeutet, dass sie 
alle Freiheiten besitzt.14  
 
Wenn bereits von Schwiegermüttern, Schwiegertöchtern und Großeltern 
als Ergänzung der Kernfamilie die Rede war, muss noch von anderen 
Familienangehörigen und Personen gesprochen werden, die als potentiel-
le Mitglieder der əntanikh gelten können.  
Der Kern der əntanikh ist zwar die Kernfamilie, doch schließt sie offen-
bar alle Bewohner des tun ein, die sich um die Kernfamilie gruppieren, 
d.h. zusammen mit der Kernfamilie einen „Haushalt“ bilden. Dies können 
z.B. nahe oder entfernte Verwandte, in besonderen Fällen aber auch ein-
zelne Freunde und Nachbarn sein. Die əntanikh wird in Armenien zwar 
begrifflich immer mit der (Kern-)Familie als verwandtschaftlicher Einheit 
assoziiert, wird also im Idiom der Verwandtschaft vorgestellt, lässt sich 
aber meiner Meinung nach besser mit dem analytischen Begriff des 
„Haushalts“ oder der „domestic group“ fassen, da sie eben de facto nicht 

                                                      
13Zum Thema Frauen und Frauenrechte in Armenien siehe Strasser (2005) und Strasser-
Camagni (2009); vgl. Arutjunjan & Karapetjan (1986).   
14Pirtskhalava beschreibt ganz ähnliche Bedeutungen und Entwicklungen der Genderrol-
len und internen Hierarchien innerhalb der georgischen Familie (2006).   



98 

nur eine Verwandtschaftsgruppe ist.15 Wenn man so will, stellt der ge-
meinsame Haushalt die „relatedness“ (Carsten 2004a; Carsten 2004b) 
her, die die əntanikh-Mitglieder miteinander verbindet.  
Den „Haushalt“ definiere ich in Anlehnung an Netting, Wilk und Arnould 
(1984), Fischer (1996), Werner (1997), Humphrey (2002) und Yalçin-
Heckmann (2010). Er vereint meiner Auffassung nach soziale, wirtschaft-
liche und kulturelle Aspekte, wobei die Mitglieder des Haushaltes nicht 
unbedingt genealogisch, sondern v.a. durch das Leben unter einem ge-
meinsamen Dach, d.h. durch Koresidenz, miteinander verbunden sind. 
Doch nicht die Koresidenz allein entscheidet über die Zugehörigkeit zum 
Haushalt. Der Haushalt bildet auch eine Produktions-, Konsumptions- 
und Distributionseinheit, wobei Ressourcen gepoolt und Strategien zum 
Überleben und zur Reproduktion des Haushaltes entwickelt werden. In 
einem Haushalt wird man sozialisiert. Hier werden kulturspezifische Re-
geln, Normen, Rollenverteilungen und Werte vermittelt, erlernt und ein-
geübt – und es wird geteilt und verteilt. So können Haushaltsmitglieder, 
die zeitweise nicht im Haushalt leben, dennoch zum Haushalt gezählt 
werden, wenn sie sich dem Haushalt zugehörig fühlen und zum Überle-
ben des Haushaltes beitragen. In Armenien sind es oft die jungen Männer, 
die für einen bestimmten Zeitraum nach Russland gehen und somit das 
tun als materielles Gebäude verlassen. Der Grund ihrer Abwesenheit ist 
jedoch die Sicherung der əntanikh, an die sie ihren Lohn schicken und an 
die sie nach wie vor sozial und emotional gebunden sind (vgl. Yalçin-
Heckmann 2010: 123-128). 
Die Mitglieder eines əntanikh-Haushaltes können, müssen aber, wie ge-
sagt, nicht miteinander verwandt sein, um als əntanikh bezeichnet zu 
werden. Manchmal werden, z.B. in Notlagen, enge Freunde oder Nach-
barn integriert, wobei diese Praxis eine Strategie ist, mit der das Überle-
ben des Einzelnen und des Haushaltes gesichert wird. Gerade in letzter 
Zeit hat die Haushaltseinheit der əntanikh gegenüber anderen Formen der 

                                                      
15Carsten und Hugh-Jones verweisen darauf, dass in der ethnologischen Forschung oft die 
„domestic group“, bzw. der „Haushalt“ an Stelle des „Hauses“ untersucht wurden. Dabei 
sei ein holistischer Blick auf das „Haus“ als indigene Kategorie vernachlässigt worden 
(Carsten & Hugh-Jones 1995: 22). Ich möchte hier den „Haushalt“ nur als einen Teilas-
pekt des „einschließenden Hauses“ behandeln. Die Definition des „Haushaltes“ ist für 
mich ein Hilfsmittel, die soziale Gruppe des Hauses zu beschreiben. 



99 

„Familie“ bzw. „Verwandtschaft“ oder „relatedness“ an Bedeutung ge-
wonnen.  
 
In Armenien wird gegenwärtig oft beklagt, dass der Wert der „Familie“ 
nachlasse. Als Grund für die Entwicklung wird mitunter die Krise nach 
der Unabhängigkeit genannt. Wie mir meine Gastmutter bei einem Aus-
flug zu Verwandten vom Dorf berichtete, führte der Zusammenbruch der 
Infrastruktur zu einem Abbruch der Beziehungen zur „Familie“, da es 
keine Möglichkeit zu gegenseitigen Besuchen gab. Außerdem war es, wie 
sie sagte, auch peinlich, die anderen zu besuchen, da alle arm waren und 
man sich dessen schämte (vgl. Kuehnast & Dudwick 2004). 
Abrahamian, der die Behauptung gegenüber westlichen Wissenschaftlern, 
Familienbande hätten unter der Krise gelitten, in seinem Aufsatz von 
2007 diskutiert, gibt zu bedenken, dass westliche Wissenschaftler oft 
nicht realisieren würden, wie der Begriff der „Familie“ in Armenien ver-
wendet wird. Wenn Armenier im Kontext der Krise vom Verlust der Fa-
milienbeziehungen sprechen, würden sie damit nur den Verlust der „ex-
tended family“ meinen, zu der traditionell ein enges Verhältnis bestand 
(und noch besteht) (Abrahamian 2007: 176; vgl. Strasser 2005: 154).  
 
Die erweiterte Familie wird in Armenien begrifflich von der əntanikh 
unterschieden. Je nachdem, ob es sich um eine Mischung aus oder aus-
schließlich um Kognaten oder Affinen handelt, spricht man von der bare-
kamuthjun (Verwandtschaft, armen.: բարեկամություն), der azgakanu-
thjun (Blutsverwandtschaft; armen.: ազգականություն) oder den ch-
nami (affinalen Verwandten; armen.: խնամի). Auf diese Bezeichnungen 
werde ich später eingehen. Ins Englische oder ins Russische übersetzt 
werden all diese Begriffe, genauso wie die əntanikh, mit den Worten 
semja (russ. семья) oder „family“, also einheitlich mit „Familie“.  
 
Wie mir in biographischen Interviews berichtet wurde, führte der Wegfall 
bzw. die nachlassenden Beziehungen zur „extended family“ gleichzeitig 
zu einer stärkeren, von der Krise sogar begünstigten Konzentration auf 
die əntanikh als strategische und v.a. ökonomische Einheit, die insbeson-
dere im städtischen Raum als typisch galt und ebenfalls als Form der 
„Familie“ betrachtet wird.  



100 

Zu Sowjetzeiten galt der Kernfamilienhaushalt als Ideal der „soviet fami-
ly“. Sie wurde als urbane Lebensform propagiert. Etwa aus der Studie 
von Heyat Azeri Women in Transition kennen wir die sowjetische Fami-
lienpolitik, die auch im Kaukasus durchgesetzt werden sollte (Heyat 
2002; vgl. Yalçin-Heckmann 2010).  
Viele meiner Informanten waren der Überzeugung, dass es zu Sowjetzei-
ten tatsächlich kleinere Haushalte, also mehr Kernfamilien(!)-Haushalte 
gegeben habe. Meine Daten aus konkreten Befragungen zu Familien- und 
Haushaltsgeschichten waren diesbezüglich verwirrend. Oft berichteten 
meine Informanten, dass sie, während sie auf zugeteilte Wohnungen war-
teten, lange, sogar noch mit den eigenen Kindern, bei den Eltern lebten, 
also nicht in der Kernfamilie. Vielleicht war damals das (ideologische) 
Ziel ein Kernfamilienhaushalt, die Realisierung jedoch häufig ein langer 
Prozess und nur von kurzer Dauer.  
Die statistischen Daten Arutjunjans und Karapetjans zeigen, dass die 
durchschnittliche Familie in Jerewan 1979 aus 4,4 Personen bestand. Wie 
in solchen Studien üblich, verglichen Arutjunjan und Karapetjan diese 
Zahl mit den Durchschnittswerten aus der gesamten Sowjetunion. Der 
Vergleich zeigt, dass Jerewan die größten Durchschnittsfamilien sowjeti-
scher Hauptstädte aufwies, was möglicherweise auch durch die Wohnbe-
dingungen und die Raumnot bedingt war. Die gleiche Analyse zeigt, dass 
zum Zeitpunkt der Untersuchung 57,2% der Haushalte aus Kernfamilien 
und 35,5% aus erweiterten Familien zusammengesetzt waren. Die Ge-
genüberstellung mit Zahlen aus den Jahren 1959 und 1970 scheint sogar 
auf eine Entwicklung hin zu kleineren (Kern-)Familien hinzuweisen, 
doch ist diese Entwicklung nicht frappierend (vgl. Arutjunjan & 
Karapetjan 1986: 116-131). Ich halte eine Verfälschung dieser Daten 
durch die oben beschriebene Registrierungspraktik für nicht unwahr-
scheinlich.  
 
Nach traditionellen Vorstellungen, die der Patrilinearität der Deszendenz 
entspringen, sollte eine junge Familie, wenn sie schon keinen eigenen 
Haushalt gründen kann, patrilokal, also bei der Familie des Mannes leben 
(vgl. Strasser 2005: 169). Dies gilt nicht nur für Armenien, sondern ist im 
gesamten Kaukasus eine verbreitete Regel bzw. wünschenswerte Praktik 
(vgl. Dragadze 1988; vgl. Pluger-Schindlbeck 2005; vgl. Yalçin-Heck-



101 

mann 2010). Männer, die in der Familie der Frau leben, würden, so be-
hauptet man, auch heute noch ein geringeres Ansehen genießen und 
scherzhaft als tnpesa (armen.: տնպեսա) verlacht.  
Der Begriff tnpesa setzt sich aus den Worten tun (Haus) und pesa 
(Schwiegersohn) zusammen und bedeutet „der Schwiegersohn im Haus“. 
Die Rolle des „Schwiegersohns im Haus“ ist deswegen abwertend, da 
geargwöhnt wird, er sei ein schwacher Mann, der nicht in der Lage sei, 
die seinem Alter entsprechende Verantwortung zu tragen und eigenstän-
dig Probleme zu lösen. Deswegen geht man eigentlich davon aus, dass 
diese Rolle des tnpesa gemieden würde. Meine Daten zeigen jedoch, dass 
es, entgegengesetzt der allgemeinen Erwartung, gerade wegen der sowje-
tischen Praxis der Wohnungsvergabe relativ oft16 zu matrilokalen Resi-
denzkonstellationen kam – und heute wie damals sind und waren der 
Pragmatismus und die materiellen Mittel wichtige Entscheidungsfakto-
ren, die die Konstellation der əntanikh-Haushalte maßgeblich bestimmten 
und bestimmen.  
 
Abrahamian bezeichnet die bunt gemischten əntanikh-Haushalte, in de-
nen neben der Kernfamilie noch eine Elterngeneration, andere Verwandte 
oder sogar Freunde leben, als „artificial families“ (Abrahamian 2007: 
276). Sie sind, so meint er, ein Phänomen, das der Krise und der wirt-
schaftlichen Not geschuldet ist, die neue Haushaltsspaltungen verhinder-
ten und größere Einheiten notwendig machten. Sie entsprechen also nicht 
dem sowjetischen Ideal der Kernfamilie.  
Ein weiterer Grund, weshalb Abrahamian die neuen Konstellationen als 
„artificial“ bezeichnet, könnte der Widerspruch zu traditionellen Konstel-
lationen des Zusammenlebens sein. Traditionell wurde das Haus, zumin-
dest im Idealfall, von der gerdastan (armen.: գերդաստան) bewohnt, 
von Mitgliedern der Patrilineage, den Eltern, Söhnen und ihren Familien. 
Die heutige əntanikh, bzw. der əntanikh-Haushalt, beruht im Gegensatz 
dazu nicht mehr auf patrilinearer Abstammung und könnte deswegen als 

                                                      
16Mir liegen keine aktuellen statistischen Daten vor. Die Zahlen Arutjunjans und Kara-
petjans aus der späten Sowjetzeit zeigen, dass sich in den späten 70er Jahren 84,8% der 
Haushalte der erweiterten Familien aus agnatischen Verwandten zusammensetzten, wäh-
rend kognatische Gruppen nur 10,1% der Haushalte stellten (1986: 119-127). 



102 

Abweichung, d.h. als willkürliche und künstliche Zusammensetzung ge-
sehen werden.  
 
Während meiner Feldforschung habe ich versucht, in allen mir bekannten 
Haushalten die Zusammensetzungen und Konstellationen der əntanikh 
aufzuzeichnen. Dabei bin ich auf viele mögliche Kombinationen gesto-
ßen, sodass ich in Bezug auf die heutige Situation behaupten möchte, 
dass es keine Norm-əntanikh, aber häufige Zusammensetzungen und 
Tendenzen gibt, wie sie z.T. ähnlich für Georgien und Aserbaidschan 
beschrieben werden (vgl. Yalçin-Heckmann 2010: 138-139; Dragadze 
1988). 
Besonders häufig findet man Kernfamilien (Beispiel a) oder Kernfami-
lien, die mit der Großelterngeneration väterlicherseits, d.h. mit dem hora-
hajr (VV; armen.: հորահայր) und der horamajr (VM; armen.: հորա-
մայր) zusammenleben. Häufig bringt ein Sohn seine Braut mit in den 
elterlichen Haushalt – was die These von der Patrilokalität stützt –, oft 
bevor alle weiblichen und männlichen Geschwister den väterlichen 
Haushalt verlassen haben. Folgende Konstellationen können dann z.B. 
die əntanikh bilden, die ein gemeinsames tun bewohnt (Beispiel b): 
 

a)    b)  
 
 



103 

Erstaunlicherweise gibt es auch viele alleinerziehende Mütter, verwitwet 
oder geschieden, die einen Haushalt ohne den traditionellen Familienva-
ter aufrechterhalten (Beispiel c):  
 

c)  
 
Natürlich gibt es auch allein lebende Paare. Dies sind entweder Frisch-
vermählte, was eher selten vorkommt, da sich junge Leute selten ein ei-
genes tun leisten können, oder Ehepaare, deren Kinder das Haus bereits 
verlassen haben (Beispiel d). In manchen Fällen nehmen Letztere – zu-
mindest zeitweilig – die Enkelkinder bei sich auf. Dies geschieht z.B., 
wenn die Eltern berufstätig sind, möglicherweise in einer anderen Stadt 
oder in einem anderen Land (Beispiel e):  
 

d)     e)  
 
V.a. wenn junge Männer und Frauen für ein Studium in die Stadt, also 
nach Jerewan, kommen, leben sie entweder mit etwas älteren, jüngeren 
oder gleichaltrigen Geschwistern zusammen und bilden mit diesen einen 
Haushalt. Das Verhältnis zwischen Geschwistern ist oft sehr eng, wobei 
die Schwestern meist den Haushalt führen und für die älteren und jünge-
ren Brüder sorgen (Beispiel f). Dieses Sorgeverhältnis wird umgekehrt, 
wenn der Bruder heiratet (Beispiel g). Dann wird die Ehefrau des Bruders 



104 

viele Pflichten übernehmen, wobei sich die Frauen eines gemeinsamen 
Haushaltes immer gegenseitig unterstützen und gemeinsam den Haushalt 
führen sollten. Diese Regel gilt für alle Haushaltskombinationen.  
 

f)  g)  
 
Mir sind auch Fälle bekannt, in denen der Bruder auch nach der Hochzeit 
der Schwester den Haushalt mit der Schwester und ihrer Familie teilt 
(Beispiel h). In einem besonders tragischem Fall war der Bruder Alkoho-
liker und nicht in der Lage, sein Leben selbst zu bestreiten. Der Ehemann 
seiner Schwester war bereits gestorben. 
 

h)  
 
Einzelne junge Männer, aber v.a. junge Frauen vom Land, kommen wäh-
rend ihres Studiums (oder wenn sie eine Arbeitsstelle haben) meist in den 
städtischen Haushalten näherer und entfernterer Verwandter – mütterli-
cherseits oder väterlicherseits scheint gleichermaßen üblich zu sein – 
unter und werden dabei Teil dieser „fremden“ oder verwandten əntanikh-
Haushalte.  
In manchen Fällen werden sogar die Kinder von Freunden (oder Ethnolo-
gen) in die əntanikh integriert. Dies geschieht auch, wenn es in einer 
verwandten (oder befreundeten) əntanikh Probleme gibt. Solche Proble-
me sind z.B. Scheidungen, Alkoholismus oder wirtschaftliche Not. In 
solchen Fällen werden Mitglieder der „schwächeren“ əntanikh von der 



105 

„stärkeren“ əntanikh übernommen. In einem mir bekannten Beispiel (i) 
hatte eine əntanikh zwei Jungen aus der entfernten Verwandtschaft der 
Mutter aufgenommen, da der Vater der Jungen ein Alkoholproblem hatte 
und die Kinder schlug. Diese Jungen wuchsen in der əntanikh mit den 
Kindern der Kernfamilie auf und waren Teil der əntanikh.  
 
Wie schon erwähnt gibt es auch Beispiele dafür, dass junge Paare und 
Familien in der Familie der Frau leben, d.h. mit der Großelterngeneration 
mütterlicherseits, dem morahajr (MV; armen.: մորահայր) und der mo-
ramajr (MM; armen.: մորամայր) (Beispiel j).  
 

i)   j)    
 
Ich glaube, dass dieses Modell in Sowjetzeiten häufiger vorkam als heute. 
Heute kann die Entscheidung aus materiellem Pragmatismus heraus ent-
stehen, z.B. wenn die Familie der Frau wirtschaftlich besser gestellt ist 
oder im Gegensatz zur Familie des Mannes in Jerewan lebt. Auch kann es 
zu dieser Konstellation kommen, wenn die Eltern der Frau im Alter von 
einer Tochter gepflegt werden müssen.  
 
Natürlich sind Haushalte auch, genauso wie die Architektur der Häuser, 
Transformationen unterworfen (vgl. Carsten & Hugh-Jones 1995: 36-42; 
vgl. Yalçin-Heckmann 2010: 138). Durch Geburt, Tod und Alterungspro-
zesse kommt es zu zyklischen Veränderungen, die Fortes als Phasen eines 
„development cycle“ beschrieben hat (Fortes 2010 [1958]). Mitglieder 
können den Haushalt verlassen (z.B. durch Tod, Haushaltsspaltung oder 
Wegzug), sich ihm anschließen (z.B. durch Geburt oder Zuzüge) oder 
innerhalb des Haushaltes einen neuen Status erlangen (z.B. durch Alter 



106 

und Heirat). Haushalte sind also keine statischen Gebilde, sondern befin-
den sich aus verschiedenen internen (Lebenszyklen) und externen Grün-
den (z.B. der Krise nach der Unabhängigkeit) ständig im Prozess der 
Anpassung. 
 
Verallgemeinernd lässt sich folgendes über die əntanikh und armenische 
Haushalte sagen: Da allgemein wirtschaftliche Not herrscht und man sich 
nicht auf staatliche Hilfeleistungen und Infrastrukturen verlassen kann, ist 
man auf soziale Beziehungen zur Bewältigung des Alltags angewiesen. 
Der Haushalt ist eine Einheit, die auf sozialen Beziehungen beruht und 
strategisch handelt, um das Überleben des Einzelnen und der sozialen 
Gruppe zu sichern. Entsprechend dieser Überlegungen werden unter-
schiedliche Personen, zu denen eine „relatedness“ besteht, in den Haus-
halt, die əntanikh (Haushaltsfamilie) integriert. Besonders wichtig ist 
dabei die gegenseitige Hilfeleistung zwischen den Generationen, bevor-
zugt mit der patrilinearen azguthjun, und zwischen Geschwistern beider 
Seiten (alle zusammen bilden die barekamuthjun). Gerade das Verhältnis 
zwischen Geschwistern ist meist sehr eng. Erst in zweiter oder dritter 
Instanz werden die Affinen, die angeheirateten Verwandten (chnami)17, 
berücksichtigt. Doch jede Form der „relatedness“ wird aufgewertet, so-
bald sie innerhalb der əntanikh steht.  
Das gemeinsame Wohnen in einem tun steht, zumindest seit der Krise der 
90er, über genealogischer Nähe/ Verwandtschaft. Diese Feststellung 
ergibt sich aus dem Vergleich meiner Beobachtungen der aktuellen Situa-
tion mit statistischen Daten aus der Sowjetzeit und Berichten aus den 
biographischen Interviews. Heute kommt es dabei tendenziell zu Zusam-
menschlüssen, die über die Kernfamilie hinausgehen, wie oben aufgelis-
tete Beispiele verdeutlichen. Es darf auch nicht vergessen werden, dass 
der Haushalt seit der Sowjetzeit ein juristischer Körper und eine Erbge-
meinschaft darstellt und auch aus diesem Grunde bestimmte Wohnkons-
tellationen entstanden sind. An dieser Stelle möchte ich wiederholt Dra-
gadze zitieren:  
 

                                                      
17Eine Freundin erklärt mir die chnami an einem Beispiel: „Wenn die Familie der Frau 
meines Bruders zu Gast ist, dann sage ich auch: ‚Heute kommen meine chnami‘. 



107 

„In the Soviet law it is residence, not kinship, which determines the main 
inheritance rights” (Dragadze 1988: 34).  
 
Diese Vorstellung ist bis heute bedeutsam.  
 
Einen anderen, ähnlichen Grund für die Manipulation und strategische 
Zusammensetzung von Haushalten beschrieb mir die armenische Ethno-
login Shagoyan, die den Einfluss ausländischer Hilfsorganisationen auf 
die Familienstruktur in den 90er Jahren untersuchte. Ihre Forschung zeigt, 
dass die bunt gemischten, armenischen əntanikh-Haushalte nicht den 
westlichen Vorstellungen von „Familie“ entsprachen und deswegen v.a. 
von amerikanischen Hilfsprojekten wie USAID nicht berücksichtigt wur-
den, also durch ein Raster fielen. Um dennoch von der internationalen 
Hilfe profitieren zu können, mussten wieder pragmatische Entscheidun-
gen (zumindest auf dem Papier oder dem Schein nach) getroffen werden. 
So berichtete mir auch meine Freundin Meri, dass Verwandte der Großel-
terngeneration auf verschiedene Haushalte verteilt wurden, da nur Haus-
halten mit „alten Mitgliedern“ Gasflaschen zu Koch- und Heizzwecken 
zustanden. Abrahamian fasst zusammen:  
 
„The aid itself […] could in return transform the family – by artificially 
breaking down the family into units that correspond to the aid providers’ 
requirements” (Abrahamian 2007: 277). 
 

3.5 Beziehungen zur Außenwelt  
“The Armenien is a friend, a brother, a relative to the Armenian“ (Ge-
sungen und komponiert von Leila Saribekyan, Text von Sergei Arutyun-
yan, übersetzt und zitiert von Abrahamian, 2007)  
 
Wie bereits erwähnt spielen Familie und Verwandtschaft in Armenien 
nicht nur auf der Haushaltsebene eine Rolle, sondern sind auch auf einer 
gesamtgesellschaftlichen Ebene und sogar bei der Konzeption des arme-
nischen Nationalstaates von Bedeutung. Dies wird v.a. auf der sprachli-
chen Ebene deutlich.  



108 

In diesem Abschnitt möchte ich die Bedeutung von Verwandtschaftsbe-
ziehungen in Armenien nachzeichnen. Ich werde mich aus diesem Grund 
mit der Verwandtschaftsterminologie und ihrer Interpretation auseinan-
dersetzen. U.a. möchte ich dabei aufzeigen, welchen Platz und welche 
Bedeutung der durch das Haus definierten Gruppe der əntanikh im Ver-
hältnis zu anderen sozialen Beziehungen zukommt. 
Ich werde außerdem zeigen, dass bestimmte soziale Gruppen und somit 
bestimmte soziale Beziehungen mit spezifischen Räumen, z.B. mit dem 
Haus, dem Hof, dem Viertel, der Stadt oder dem Staatsterritorium etc. in 
Verbindung stehen und gebracht werden – und dass ein Individuum sich 
stets kontextabhängig, nach dem Prinzip von Fusion und Fission, mit 
einer sozialen Gruppe und somit mit einem spezifischen Raum identifi-
ziert. Soziale Beziehungen und damit verknüpfte soziale Räume werden 
dabei kontextabhängig immer wieder neu definiert, hierarchisch geordnet 
und bewertet. 
 
Grundsätzlich kann man behaupten, dass in Armenien Beziehungen jeder 
Art im Idiom der Verwandtschaft ausgedrückt werden. Das gilt auch für 
Beziehungen, denen keine Verwandtschaft im biologischen Sinne zu 
Grunde liegt, obwohl Armenier sehr wohl zwischen biologischer Ab-
stammung und nicht biologischen Beziehungen (im mitteleuropäischen 
Sinn) unterscheiden.  
Diese Tatsache wurde bereits am Beispiel der əntanikh aufgezeigt, gilt 
aber auch für andere, weitere Kontexte, in denen die gemeinsame (viel-
leicht bewusst konstruierte) Abstammung als bindendes Glied zwischen 
den Individuen einer Wir-Gruppe postuliert wird.  
Ich werde im Folgenden keine detaillierte verwandtschaftsethnologische 
Studie durchführen und deswegen auch keine vollständige Liste der Ver-
wandtschaftstermini vorlegen. Stattdessen werde ich, wie schon in den 
letzten Kapiteln, nur jene Verwandtschaftstermini nennen, die in meinen 
Ausführungen eine Rolle spielen. Mir geht es, wie Yalçin-Heckmann 
ihren Anspruch formuliert, um „the significance of kinship ideology and 
familialism within the context of overall social, political, and economic 
relations“ (Yalçin-Heckmann 2010: 135) sowie um die Bedeutung und 
den Wert verwandtschaftlicher Termini und der Wir-Gruppen, die sich 
über Verwandtschaftstermini definieren oder voneinander abgrenzen. Ich 



109 

beschreibe daher v.a. jene sozialen Einheiten und Begriffe, die mir im 
urbanen Kontext Jerewans zentral erschienen.  
 
Eine für Armenier wichtige Wir-Gruppe ist die armenische Nation. Der 
indigene Begriff für die Nation oder Nationalität ist azguthjun (ազգու-
թյուն) und enthält in seiner armenischen Wortbedeutung noch immer 
deutlich die ursprüngliche Bedeutung des lateinischen Begriffs „natio“, 
d.h. wird mit „Stamm“, „Klan“ und „Volk“ übersetzt.  
Der Wortstamm azg taucht in gebräuchlichen Worten auf, die mit 
patrilinearen Verwandtschaftsgruppen assoziiert werden, so z.B. bei den 
Begriffen azganum (Familienname/Vatersname; armen.: ազգանուն), 
azgakan (patrilinearer Bluts-Verwandter; armen.: ազգական) und azga-
kanuthjun (patrilineare Blutsverwandtschaft; armen.: ազգականու-
թյուն) (vgl. Abrahamian 2003: 268-269, 271).18 Bei der armenischen 
Bezeichnung für den „Nationalstaat“ schwingt also eindeutig der tribale 
Ursprung des von Anderson als „imagined community“ (Anderson 1997) 
bezeichneten Staatsgebildes mit. Meine Armenischlehrerin erklärte mir 
den Begriff azguthjun wie folgt:  
 
„‘Azguthjun‘ heißt nicht nur Staat oder das Volk der Armenier, sondern 
auch Familie oder Stamm“. 
 
Laut Karapetian, die sich in ihrer Doktorarbeit mit der Verwandtschafts-
gruppe der azg beschäftigt, ist die azg eine patrilineare Verwandtschafts-
gruppe, die Familien aus sechs bis sieben – selten auch acht – Generatio-
nen umfasst.19 Die Familien einer azg verstehen sich dabei selbst als 
Nachfahren eines gemeinsamen männlichen Ahnen und Gründungsvater, 
dessen Namen die azg führt (Karapetjan 1966).20  
                                                      
18Die Ethnologie als „Erforschung des Volkes“ heißt dementsprechend azgagruthjun (ազ-
գագրություն), der Ethnologe azgagir (ազգագիր). 
19Der Titel der Arbeit lautet Rodstvennajja Gruppa „Azg“ u Armjan: Vtoraja Polovina 
XIX-Natschalo XX V. (Die Verwandtschaftsgruppe der „Azg“ bei den Armeniern: Von der 
zweiten Hälfte des 19. bis zu Beginn des 20. Jhs.). 
20Nach dieser Definition entspricht die armenische azg in etwa der agnatischen Ver-
wandtschaftsgruppe, die in Aserbaidschan als nəsil bezeichnet wird. Laut Pluger-Schindl-
beck handelt es sich bei der nəsil um eine wichtige Solidargruppe, die zwar theoretisch 



110 

Auch im armenischen Gründungsmythos, auf den sich letztlich auch der 
armenische Nationalstaat beruft, steht die azg im Mittelpunkt. Petrosyan 
sieht im mythologischen Helden Hajk (Հայկ) das Leitmotiv für den tradi-
tionellen armenischen Familienvater. Hajk mit seiner großen Familie und 
den sieben Nachfolgern repräsentieren für ihn einen mythologischen Pro-
totypen für die patriarchalische Familie, wie sie angeblich v.a. in der 
Vergangenheit für armenische Familien – Petrosyan spricht von „archai-
schen Familien“ – typisch war (Petrosyan 2002: 161).  
Noah, der Jerewan gegründet haben soll, ist zwar nach christlichem Ver-
ständnis der Armenier der Vater der Menschheit, die er auf armenischen 
Boden neu begründet hat, doch als unmittelbarer Vorfahre der armeni-
schen azg gilt Hajk, der ein Nachfahre Noahs (s.o.) und der Eponym, der 
Namensgeber, der azguthjun, des armenischen Nationalstaates, ist. So-
wohl das Ethnonym Haj (Հայ), armenisch „Armenier“, und der Begriff 
hajr (հայր), ins Deutsche übersetzbar als „Ehemann“, „Vater“ oder 
„Familienvorstand“, sind auf den Gründungsvater Hajk zurückzuführen. 
Hajastan (Հայաստան), so bezeichnen Armenier Armenien, ist demnach 
„das Land der Väter“ und „das Land der Nachkommen Hajks“. Es ver-
wundert also nicht, dass der Name Hajk bei Männern und Jungen aller 
Altersstufen in Armenien überaus häufig vorkommt und das Adressbuch 
meines Mobiltelefons sprengte.  
 
Die Vorstellung, dass alle Hajer (Armenier; armen.: Հայեր) aufgrund 
einer gemeinsamen Abstammung vom Gründungsvater Hajk miteinander 
verwandt sind, scheint also unterschwellig allgemein gegenwärtig zu 
sein, was Abrahamian, wie bereits erwähnt, in der Tatsache bestätigt 
sieht, dass sich auch einander unbekannte Männer und Frauen in den 
Straßen Jerewans mit Verwandtschaftstermini ansprechen.  
So spricht ein junger Mann etwa einen ihm unbekannten Mann oder eine 
ihm unbekannte Frau gleichen Alters als achper (umgangssprachlich 
Bruder; armen.: ախպեր) oder kujrikh (Schwesterchen; armen.: կույ-

                                                                                                                        
patrilinearen Prinzipien verpflichtet ist, im Alltag jedoch flexibel erweitert werden kann 
(Pluger-Schindlbeck 2005: 11; 18). Trotz dieser Flexibilität scheint mir die nəsil als Ab-
stammungskategorie und Konzept viel klarer definiert und in ihrer patrilinearen Ur-
sprungsbedeutung präsenter als die armenische azg.  



111 

րիք) an, auch wenn keine enge verwandtschaftliche Verbindung besteht. 
Unbekannte Vertreter der Elterngeneration würde der gleiche junge Mann 
mit hopar (umgangssprachlich für FB; armen.: հոպար) oder morkhur 
(umgangssprachlich für MS; armen.: մորքուր) adressieren (vgl. Abra-
hamian 2007: 269). Die armenischen Begriffe für den Mutterbruder kheŗi 
(armen.: քեռի) und die Vatersschwester horkhur (umgangssprachlich für 
FS; armen.: հորքուր) finden als Anrede im öffentlichen Raum dagegen 
keine Verwendung. Für ältere Frauen verwendet man statt der Anrede als 
morkhur auch die Anrede majrikh (Mütterchen; armen.: մայրիք). Der 
Begriff hajrikh (Väterchen; armen.: հայրիք) für ältere Männer wird 
dagegen so gut wie nie verwendet. Hier bleibt man fast immer bei der 
Bezeichnung hopar. Sehr junge Menschen verwenden statt der Begriffe 
majrikh (Mütterchen) und hopar für sehr alte Menschen die Anrede tati 
(Großmütterchen; armen.: տատի) und papi (Großväterchen; armen.: 
պապի) (Abrahamian 2007: 269).  
All diese Anreden gelten als besonders höflich, wenn sie richtig ange-
wendet werden. Würde ein deutlich jüngerer Mann einen älteren Mann 
mit achper ansprechen, so wäre dies respektlos. Jüngere Menschen müs-
sen sich stets an die Hierarchie der Verwandtschaftstermini, die nach dem 
Prinzip der Seniorität gestaffelt sind, halten. Ältere Menschen werden mit 
den Begriffen angesprochen, die ihnen durch ihr Alter zustehen, da ihr 
Alter mit einem höheren Status innerhalb der Familie, v.a. innerhalb der 
əntanikh, gleichgesetzt wird, auch wenn man sich im öffentlichen Raum 
außerhalb der Familie befindet. Ältere Männer dagegen können jüngere 
Männer sehr wohl als achper bezeichnen. Diese Geste zeigt, dass der 
junge Mann gleichberechtigt – wenn auch ein bisschen gönnerhaft – vom 
Älteren behandelt wird. Der Ältere schafft so eine Situation, in der er sein 
Wohlwollen gegenüber dem Jüngeren ausdrückt, ihn auf seine Stufe hebt 
und ein ernsthaftes Gespräch zwischen scheinbar gleichberechtigten 
Männern möglich macht.  
 
Eine andere Form, Wohlwollen und Intimität auszudrücken, ist das An-
hängsel dschan (ջան). Man fügt es an Namen, aber auch an andere An-
redeformen an. In der Kombination mit einem Namen, z.B. Arsen dschan, 
Hajk dschan, Lusine dschan oder Liana dschan, lässt sich das dschan 



112 

vielleicht mit „lieber“ oder „liebe“ übersetzten („lieber Arsen“, „lieber 
Hajk“, „liebe Lusine“ und „liebe Liana“).  
Doch das dschan stellt eine größere Intimität als die deutsche Überset-
zung her und ist im Alltag sehr gebräuchlich. Man zeigt damit eine posi-
tive und zärtliche Einstellung, weshalb das dschan auch als Diminutivsuf-
fix übersetzt werden könnte, also mit „liebes Arsenchen“, „liebes 
Hajkchen“, „liebes Lusinchen“ und „liebes Lian(a)chen“.  
Das dschan kann auch an die bereits genannten verwandtschaftstermino-
logischen Anredeformen angehängt werden. Besonders häufig wird es in 
der Kombination mit achper verwendet. Mit achper dschan (Überset-
zungsvorschlag: „liebes Brüderchen“) spricht man enge Freunde, aber 
auch Fremde an, mit denen man sich eine gute Beziehung wünscht.  
Im anonymen, öffentlichen Raum sind es v.a. die älteren Männer und 
Frauen, die sich der dschan-Form bedienen. Aghdschik dschan (Überset-
zungsvorschlag: „liebes Mädchen“; armen.: աղջաիկ ջան) nannte mich 
z.B. eine Bahnwärterin, die mir das günstigste Zugticket verkaufen woll-
te. V.a. ältere Männer gefallen sich darin, jüngere Frauen auf diese Weise 
anzusprechen, wobei auch hier ein gönnerischer Unterton mitschwingt.  
In manchen (seltenen) Kontexten kann so das dschan sogar eine ironische 
Note erhalten. Nicht immer ist die Intimität, die durch das dschan herge-
stellt wird, erwünscht.  
 
Nur in sehr wenigen Kontexten verwendet man heute noch die russische 
Anredeform mit Vor- und Vatersnamen. So fiel mir z.B. bei einem Kran-
kenhausbesuch auf, dass der behandelnde Arzt, ca. 35 Jahre alt, obwohl 
er kein Russisch konnte, vom Personal mit Vor- und Vatersnamen ange-
sprochen wurde. Als ich mich nach dem Grund erkundigte, erklärte man 
mir, dies gehöre zum „medizinischen Berufsethos“.  
Außerhalb des Krankhauses bemerkte ich, dass v.a. ältere Respektsperso-
nen im beruflichen Umfeld, z.B. an der Universität oder in den Archiven, 
auf diese Weise angesprochen werden, was wahrscheinlich damit zu-
sammenhängt, dass man sie und ihr Werk noch aus der Sowjetzeit kennt. 
Die jüngere Generation bedient sich dieser Form der Anrede nur sehr 
selten.  
 



113 

Wie in den vorrangehenden Absätzen deutlich wurde, stellt der Prototyp 
der azg, die Urfamilie des Patriarchen Hajk, bis heute ein Konzept dar, an 
das auch die Vorstellung von einer idealen əntanikh geknüpft ist.  
Neben ihrer Bedeutung als Konzeptualisierung idealer Beziehungen ist 
die azg in der Praxis als reale und korporative Verwandtschaftsgruppe 
kaum präsent. Meiner Erfahrung nach ist im urbanen Jerewan kaum ge-
nealogisches Wissen vorhanden, das über die Erinnerung an die Großel-
terngeneration oder Urgroßelterngeneration hinausgeht. Eine erinnerte 
Generationentiefe von sechs bis sieben oder sogar acht Generationen 
wäre bei einem Armenier aus Jerewan überaus ungewöhnlich. Die Ur- 
oder Ururenkel eines gemeinsamen Vorfahren wissen selten, dass sie 
aufgrund einer patrilinearen Deszendenz miteinander verwandt sind.  
Von früheren Zeiten wird berichtet, dass die gerdastan eine typische 
Koresidenzform war. Wie schon angedeutet, ist die gerdastan eine 
patrilineare Einheit, die aus dem Vater, den Söhnen des Vaters und den 
Söhnen der Söhne sowie deren Ehefrauen besteht. Es mag sein, dass das 
Zusammenleben in der gerdastan auch ein stärkeres Bewusstsein für die 
Väter und Vatersväter und somit für die Patrilineage insgesamt mit sich 
brachte. Die gerdastan als koresidentielle Einheit wurde jedoch im urba-
nen Raum, wie oben erläutert, durch die əntanikh ersetzt und spielt heute 
– allgemeinen Aussagen zu Folge – fast keine Rolle mehr. Sie ist nur 
noch, wie Shagoyan behauptet, eine imaginäre Gruppe, die räumlich ver-
teilt und nicht scharf umrissen ist. Bei einem Interview mit Abrahamian 
bestätigte dieser diese Aussage:  
 
„Vielleicht kennen die Leute auf dem Dorf ihre ‚gerdastan‘. Für uns in 
der Stadt spielt sie keine große Rolle. Vielleicht leben sie da auf dem 
Dorf auch noch mit der ‚gerdastan‘. Was weiß ich…!“ 
 
Die Annahme, auf dem Land, d.h. in den Dörfern, wisse man noch besser 
über die gerdastan und andere Verwandtschaftsbeziehungen Bescheid, ist 
allgemein verbreitet. Stellte ich Fragen zu Verwandtschaftsbeziehungen 
oder Verwandtschaftstermini, wurde mir oft gesagt, dass „urbane Arme-
nier“ dieses Wissen verloren hätten und dass ich diese Fragen „den Leu-
ten auf dem Land“ oder „den Leuten aus der Diaspora“ stellen müsse: 



114 

„Die wissen das, das sind die echten Armenier. Wir haben das schon 
vergessen“.  
 
Leider habe ich diese Behauptung nicht überprüfen können. Meine For-
schung fand fast ausschließlich in Jerewan statt, so dass ich keine Ver-
gleichsmöglichkeiten mit dem Land und der ländlichen Bevölkerung 
hatte. Ich habe jedoch viele Personen befragt, die erst kürzlich, d.h. in den 
letzten Jahren, aus den Dörfern nach Jerewan gekommen sind. Auch die-
se hatten – soweit ich feststellen konnte – kein umfassenderes Wissen 
über ihre verwandtschaftlichen Beziehungen oder die Bedeutung be-
stimmter Verwandtschaftstermini als andere Stadtbewohner.  
 
In meiner Gegenwart wurde in Jerewan eigentlich nie von der gerdastan 
gesprochen. Zwar besteht im urbanen Raum ein enger Kontakt, v.a. zu 
den Verwandten der gleichen oder der Elterngeneration, die Patrilinearität 
der verwandtschaftlichen Beziehung steht dabei jedoch nicht im Vorder-
grund. Lineare, afinale, laterale und kolaterale Verwandte werden meinen 
Beobachtungen nach relativ gleich beachtet und behandelt. So erlebte ich 
z.B. zwei Osterfeiern, in denen die Zusammensetzung der Gäste völlig 
gemischt war. Bei einer der beiden Feiern waren die Familien der 
Schwestern der Mutter zu Gast, bei der anderen wurde ich zum Besuch 
beim Mutterbruder eingeladen, bei dem sich wiederum die unterschied-
lichsten Familienmitglieder versammelt hatten.  
 
Obwohl es für verschiedene Typen genealogischer Beziehungen, den 
Arten der Verwandtschaft, im Armenischen spezifische Begriffe gibt, 
werden diese oft ungenau verwendet und manchmal sogar verwechselt. 
Ein Beispiel ist die Verwendung des Begriffs der azgakanunthjun (patri-
lineare Verwandtschaft).  
Azgakan bezeichnet in der ursprünglichen Bedeutung einen patrilinearen 
Verwandten. Mir wurde jedoch meist nur erklärt, dass die azgakanun-
thjun und der/ die azgakan „mit Blut zu tun haben“21. Viele meiner In-

                                                      
21In Armenien wird nicht wie in Aserbaidschan zwischen Knochenverwandtschaft als pa-
trilineare Abstammung und Milchverwandtschaft als uteriner Verwandtschaftskategorie 
unterschieden (vgl. Pfluger-Schindlbeck 2005: 65). 



115 

formanten waren sich nicht sicher, ob damit nur das patrilineare Blut oder 
auch das „mütterliche Blut“ gemeint ist.  
 
In erster Linie wurde die azgakanunthjun und der/ die azgakan von der 
barekamuthjun (բարեկամություն) und den barekam (բարեկամ) un-
terschieden. Der Begriff barekamuthjun kann sowohl mit „Freundschaft“, 
als auch mit „Verwandtschaft“ übersetzt werden.  
Eine der Metrostationen in Jerewan trägt z.B. den Namen Barekamuthjun 
(Բարեկամություն). In der Station, die ganz im Geiste der sowjetischen 
Modernisierung und Urbanisierung steht, stehen sich der armenische 
Schriftzug und die russische Übersetzung als Drushba (Freundschaft; 
russ.: Дружба) in großen Lettern auf beiden Seiten der Gleise gegenüber. 
Der armenische Begriff wurde hier also im sowjetischen Sinne als 
„Freundschaft“ aufgefasst – etwa als „Freundschaft zwischen Völkern“. 
Dass die Übersetzung nicht ganz dem armenischen Wortsinn entspricht, 
ist jedem Armenier sonnenklar – auch wenn man im Kontext der Metro-
station die Übersetzung als „Freundschaft“ richtig findet.  
Im Begriff barekamuthjun sind die Worte bari (gut) und kam(enal) (wün-
schen) enthalten. Ganz allgemein umfasst die barekamuthjun also die 
Menschen, denen man „Gutes wünscht“. Ein/ eine barekam kann dem-
nach ein „guter Freund“/„eine gute Freundin“, oder „ein Verwand-
ter“/„eine Verwandte“ sein.  
Als Verwandtschaftsbeziehung schließt die barekamuthjun im Gegensatz 
zur azguthjun auch unbedingt die Affinen ein. Sie ist also ein weitgefass-
ter Sammelbegriff. Ein Informant erklärte mir die barekamuthjun wie 
folgt:  
 
„Das ist ein Verwandter mit oder ohne Blut. Eine Frau von einem Cousin 
von meinem Vater kann ‚barekam‘ sein“. 
 
Mit dem Begriff barekamuthjun (Verwandtschaft/ Freundschaft) und der 
Bezeichnung barekam (Verwandter, Verwandte/ Freund, Freundin) wird 
zuerst die Qualität einer sozialen Beziehung ausgedrückt, ohne diese 
genauer zu spezifizieren. Ein arjunakits barekam (armen.: արյունակից 
բարեկամ), ein „barekam aus Blut“ ist also eine Spezifizierung der Art 



116 

der barekam-Beziehung und dabei eine Umschreibung für einen geliebten 
azgakan-Verwandten.  
Die in der barekamuthjun zusammengefassten sozialen Beziehungen 
könnten alle im Einzelnen auch sehr viel eindeutiger ausgedrückt werden. 
Das armenische Vokabular ist dazu durchaus vorhanden. So könnte man 
einen Freund oder eine Freundin auch eindeutiger als ənker (ընկեր) oder 
ənkeruhi (ընկերուհի) benennen – und den Freundeskreis als ənkeru-
thjun (ընկերություն).  
In Verbindung mit dem Adjektiv mot (nahe/ naher) ist mit einem bare-
kam immer ein Verwandter gemeint. „Sa im mot barekam e“ heißt „das 
ist ein enger Verwandter von mir“. Wird das mot weggelassen, kann es 
sich beim barekam um einen unspezifizierten Verwandten oder um einen 
geschätzten Freund handeln. Einen Freund mit „sa im barekam e“ vorzu-
stellen ist eine Auszeichnung, da damit eine enge, quasiverwandtschaftli-
che Beziehung ausgedrückt wird. Ein junges Mädchen (21) erklärte mir: 
  
„Verwandtschaft ist gut und deswegen ist es nett, wenn man das zu einem 
Freund sagt.“  
 
Interessanterweise werden auch spezifischere Verwandtschaftstermini auf 
diese Art verwendet. V.a. männliche Freunde werden als „Brüder“ be-
zeichnet, nahestehende Erwachsene, etwa die Eltern dieser Freunde, als 
hopar (umgangssprachlich für FB) oder morkhur (umgangssprachlich für 
MS)22 (vgl. Abrahamian 2007: 269).  
In diesem intimen Kontext haben die Begriffe eine andere Bedeutung als 
im öffentlichen Raum, wo sie – wie oben erläutert – als Höflichkeitsfor-
men gelten. In der intimen Sphäre enger Freunde und Verwandter ist 
auch die Bedeutung der verwendeten Verwandtschaftstermini intim, d.h. 
an die tatsächlichen sozialen/ verwandtschaftlichen Beziehungen ge-
knüpft, die diese bezeichnen. Mehrere männliche Freunde einer Alters-
kohorte, die zusammen einen besonders engen Freundeskreis bilden, 

                                                      
22In vielen Fällen werden diese deskriptiven armenischen Verwandtschaftstermini (für FB 
und MS) meiner Erfahrung nach auch in die klassifikatorischen russischen Termini djadja 
(klassifikatorischer Onkel) und tjotja (klassifikatorische Tante) übersetzt. 



117 

nennt man entsprechend eine „Bruderschaft“, auf Armenisch aperuthjun 
(armen.: ապերություն).  
 
Die aperuthjun ist eine allgemein anerkannte Institution. Der Kreis der 
aperuthjun ist für junge Männer neben der əntanikh wahrscheinlich die 
wichtigste soziale Gruppe, in der sie sich im Alltagsleben bewegen. Die 
achperers (meine Brüder) sind manchmal tatsächlich miteinander ver-
wandt (oft Vettern), meist aber einfach nur Freunde, die gemeinsam auf-
gewachsen sind. Den quasiverwandtschaftlichen Wert, der der aperuthjun 
zugesprochen wird, wird auch an hohen Feiertagen, v.a. an Neujahr, deut-
lich. Neujahr ist ein „Familienfest“, das mit den Brüdern gefeiert wird. So 
werden nacheinander mit der aperuthjun die əntanikh-Familien und die 
tuner (Häuser) der einzelnen achperer (Brüder) besucht. Hier wird deut-
lich, dass die achperer – zumindest bei dieser Gelegenheit – als Erweite-
rung der əntanikh betrachtet werden oder zumindest in der əntanikh ak-
zeptiert und geschätzt werden.  
 
Freundschaften zwischen Frauen gelten als weniger beständig, da ange-
nommen wird, dass Frauen sich nach der Hochzeit fast ausschließlich 
ihrem Ehemann und der əntanikh widmen. Es gibt also keine als „Schwe-
sternschaft“ bezeichnete Institution. Doch auch Freundinnen, die gemein-
sam aufwachsen, in die Schule gehen, studieren und sich gegenseitig 
besuchen, bezeichnen sich als „Schwestern“ (kujrikhner).  
 
Ich möchte an dieser Stelle zusammenfassen: Bei allen genannten Bei-
spielen zeichnet sich ab, dass enge (emotionale) Bindungen als verwandt-
schaftliche Beziehungen verstanden oder zumindest mit ihnen gleichge-
setzt und als solche konzeptualisiert werden. Der Familie und Verwandt-
schaft wird in Armenien per se ein hoher Wert zu gesprochen, und so 
werden alle wertvollen Beziehungen in „Verwandtschaftseinheiten“ ge-
messen, wobei die əntanikh-Beziehungen heute als engste Art und Ideal 
der sozialen Beziehungen zählen.  
Es gibt nur wenige Ausnahmen, bei der verwandtschaftliche und quasi-
verwandtschaftliche Beziehungen negativ beurteilt werden, so z.B. auf 
der staatlich-offiziellen Ebene – und auch hier nur, wenn sich andere 



118 

ihrer sozialen Beziehungen bedienen und sich dadurch Vorteile verschaf-
fen, zu denen man selbst keinen Zugang hat.  
Auch auf der sehr abstrakten nationalstaatlichen Ebene wird die Gesell-
schaft als soziale Gruppe, wie oben deutlich wurde, mit einer gemeinsa-
men Herkunft aller Armenier, Hajer, also mit Verwandtschaft erklärt. Als 
Ansprache im öffentlichen Raum verlieren Verwandtschaftstermini zwar 
ihre emotionale Bedeutung, gelten jedoch, da sie sich auf das Ideal/ den 
Wert „Familie und Verwandtschaft“ stützen, als besonders höflich und 
liebenswürdig.  
Ich möchte sogar behaupten, dass man in Armenien immer versucht, 
positive Beziehungen mit verwandtschaftlichen Bezügen – manchmal 
scherzhaft, manchmal ernsthaft – zu erklären bzw. zu legitimieren. So 
versuchte man auch mich in dieses Verwandtschaftssystem einzubinden, 
indem man mir häufig Theorien darlegte, nach denen Deutsche und Ar-
menier miteinander verwandt seien. Hermann der Cherusker z.B., aus 
manchen Quellen auch als Arminus bekannt, würde allein durch diesen 
Beinamen seine armenische Herkunft verraten. Wer Arminus heißt, kön-
ne nur Armenier sein. Andere Theorien gründen auf ernsthafteren Argu-
menten. Weit verbreitet sind die Theorien über die gemeinsame arische 
Abstammung. Die Folge: „Menkh achperer enkh“ (Wir sind Brüder). 
Verblüffenderweise ist in Armenien auch ein zwischen 1077 und 1081 
entstandenes Kirchendokument, das so genannte Annolied, bekannt, in 
dem die Abstammung der Bayern von den ersten Menschen nach der 
Sintflut, also von Noah beschrieben wird (Opitz 1961). Heute wird der in 
frühmittelhochdeutschen Reimpaarversen verfasste Text als Beweis einer 
Verwandtschaft von Bayern und Armeniern herangezogen und auch mir 
als Integrationsvorschlag unterbreitet.  
Angesichts der oben ausgeführten These macht es jedoch Sinn, Fremde 
als Freunde zu Verwandten zu machen – dass die Beweisführung nicht 
immer ernst zu nehmen ist, ist auch (zumindest vielen) Armeniern klar. 
Doch der (wissenschaftliche) Beweis ist letztlich auch nicht wichtig. 
Wichtig ist die Intention, eine Beziehung verwandtschaftlich auszudrü-
cken und sie dadurch wertvoll zu machen.  
Bei der Konstitution sozialer Beziehungen spielen neben verwandtschaft-
lichen Beziehungen noch weitere entscheidende Faktoren eine Rolle, die 
eine Beziehung wertvoll machen. Doch ist eine Beziehung wertvoll, wird 



119 

sie sofort als verwandtschaftliche Beziehung konzeptualisiert und katego-
risiert. Verwandtschaft ist eine Idee, ein vorgestellter idealer Wert. Das 
bedeutet nicht automatisch, dass in der Praxis Beziehungen, die aus-
schließlich oder v.a. auf einer genealogischen Deszendenz beruhen, wie 
z.B. die azgakanuthjun oder gerdastan, über allen anderen Beziehungen 
stehen. Ganz im Gegenteil. In der Praxis haben die azgakanuthjun oder 
gerdastan an Relevanz verloren – nicht aber der Wert, den sie verkör-
pern.  
Man könnte also die (ungefähre!) Staffelung bzw. Hierarchisierung sozia-
ler Beziehungen in der gestaffelten/ hierarchischen Verwendung und 
Verwendungssphäre der Verwandtschaftstermini suchen. 
 
Viele soziale Gruppen werden Räumen zugeordnet. Die əntanikh als so-
ziale Gruppe ist eng mit dem tun verbunden. Insbesondere in diesem 
Beispiel ist es eine räumliche Zuordnung, die die Beziehungen innerhalb 
der Gruppe überhaupt erst herstellt.  
Die Bedeutung der räumlichen Zuordnung spielt aber auch für andere 
Ebenen der Identifikation und der Beziehungen innerhalb der Wir-
Gruppen eine bedeutende Rolle. Dies gilt z.B. für die Beziehungen auf 
der Ebene der armenischen azg-Nation, die von Abrahamian als große 
„Familie“ beschrieben wird, sich jedoch v.a. auch mit einem Territorium, 
Hajastan (Armenien, das Land der Väter, der Nachkommen Hajks), also 
einem bestimmten Raum, identifiziert. Ihr Zuhause ist ebenfalls das tun 
(Haus), welches in diesem Kontext, wie oben bereits vorgeschlagen, mit 
den Begriffen „Zuhause“, „Heimat“, „Land“ oder „Welt“ übersetzt wer-
den muss, womit einerseits der armenische Nationalstaat und sein aktuel-
les Territorium, aber auch die verlorene Heimat in der Osttürkei gemeint 
sein kann.  
Die Brüder aus der Diaspora, die von den Armeniern der Republik nicht 
als achper, sondern achpar (Bezeichnung für Bruder im westarmenischen 
Dialekt) bezeichnet werden, gehören also sowohl als angegliederte Ver-
wandtschaft als auch als angegliederter (oder verlorener) Teil des Hei-
mat-tun dazu.  
Dass nicht nur die genealogische Abstammung, sondern auch die „räum-
liche Identität“, in diesem Fall der Herkunftsort, für die Gruppenidentität 
eine Rolle spielt, zeigt sich am Beispiel der Diaspora-Subgruppen, die 



120 

sich über verschiedene Zeiträume verteilt in Jerewan angesiedelt haben. 
Selten werden von ihnen Stammbäume, Genealogien und Ahnen, erin-
nert. Was jedoch erinnert wird, ist die ungefähre geographische Herkunft 
einer bestimmten Familie/ Person. Besonders die Nachkommen der Ge-
nozid-Flüchtlinge wissen oft erstaunlich genau, wo ihre Vorfahren vor 
der Flucht in der heutigen Osttürkei gelebt haben. In Jerewan siedelten 
die Flüchtlinge als so genannte Repatrianten an, als welche sie von den 
alten Stadtbewohnern nicht unbedingt herzlich aufgenommen wurden. 
Sie siedelten in Vierteln, die nach den verlorenen Gebieten in der Osttür-
kei benannt wurden23, z.B. in den Stadtteilen Nor Malatia, Nor Arabkir 
oder Nor Zeytun.  
Den Abkömmlingen bestimmter Städte und Gebiete sowie deren Nach-
kommen werden bestimmte Eigenschaften nachgesagt. So heißt es, dass 
die Menschen, die aus der Gegend von Van kommen, einen besonderen 
Humor pflegten und etwas geizig wären. Bis heute wünschen sich Groß-
eltern und Eltern, Nachfahren der Flüchtlinge, dass sich ihre Söhne mit 
Frauen vermählen, die ihre Vorfahren auf den gleichen geographischen 
Herkunftsort in der Osttürkei zurückführen können. Man spricht dann in 
diesem Kontext von den Qualitäten der Frauen aus Zeytun oder Van, die 
sich besser um ihre Männer kümmerten als andere Frauen.  
In der Realität kommt es heute offenbar seltener zu diesen endogamen 
Herkunftsgebietsheiraten, wie sie von der Großeltern- und Elterngenera-
tion als bevorzugt erklärt werden. Dies liegt wohl daran, dass heute ar-
rangierte Heiraten durch Liebesheiraten ersetzt wurden und so eine ge-
wisse Willkür bei der Wahl der Partner eingezogen ist.24  
Auch für die armenischen Flüchtlinge aus Aserbaidschan ist ihr Her-
kunftsort wichtig. Sie werden als Bakinskije Armjan (Bakuer Armenier), 

                                                      
23Der Zusatz Nor (neu) zeigt an, dass es sich um einen Nachfolger/ Ableger der ursprüng-
lichen Stadt dieses Namens handelt, bzw. ein neues Gebiet in Erinnerung an die alte Stadt 
benannt wurde. Ein ähnliches Phänomen finden wir z.B. bei der Benennung in kolonialen 
Kontexten oder z.B. von Städten und Orten in der Neuen Welt.   
24Es gibt Vereine und Veranstaltungen, bei denen sich die Nachkommen aus bestimmten 
Territorien und Herkunftsorten treffen. Hier versucht man, auch die junge Generation für 
das geographische Erbe zu interessieren und einander bekannt zu machen. Ich hatte den 
Eindruck, dass man sogar versucht, die jungen Leute miteinander zu verkuppeln, doch 
verlieren die Vereine offensichtlich immer mehr Mitglieder und haben Schwierigkeiten, 
sich und ihre Gruppenidentität zu bewahren. 



121 

als die sie sich selbst empfinden und von außen wahrgenommen werden, 
nur schlecht integriert.  
 
Doch es gibt auch weniger ungewöhnliche Kontexte, in denen die räumli-
che Dimension eine entscheidende Komponente der sozialen Beziehung 
ist. Ein gutes Beispiel ist die bereits erwähnte soziale Gruppe der aperu-
thjun, die neben der əntanikh die engsten sozialen Beziehungen zwischen 
Individuen einer Altersgruppe aufweist. Den Kern einer aperuthjun bil-
den fast immer Männer, die gemeinsam am gleichen Ort aufgewachsen 
sind. Dieser gemeinsame Ort ist der Hof, um den sich eine Nachbarschaft 
gruppiert.  
Auch die hochbewertete soziale Gruppe der Nachbarschaft baut logi-
scherweise auf einer räumlichen Nähe der Individuen auf, die die soziale 
Gruppe der Nachbarschaft stellen, indem sie innerhalb des Territoriums 
leben, das als Nachbarschaft definiert wird.  
 
Die əntanikh wird also dem Raum des tun zugeordnet, die aperuthjun 
dem Hof, die Nachbarschaft einer bestimmten Ansammlung von Gebäu-
den eines Straßenabschnitts, mehrere Nachbarschaften wiederum einer 
Straße oder einem Stadtviertel, mehrere Viertel einem Verwaltungsbe-
reich und die Verwaltungsbereiche der Stadt Jerewan (s. Tabelle 2). 



122 

 
Kern-
fami-
lie 
 
 

Bru-
der-
schaft 

Enge  
Ver-
wandte 

Freun-
de, 
Nach-
barn, 
Kolle-
gen 
 

Ent-
fernte 
Ver-
wandte 

Nation Dias-
pora 

Frem
de 

Haus  Hof Oft in 
der 
ganzen 
Stadt 
verteilt; 
gelegent
l. in 
räuml. 
Nachbar
schaft 

z.B. 
Nachbar
schaft, 
Hof, 
Viertel 

Oft in 
der 
ganzen 
Stadt 
verteilt; 
manch-
mal  
auf dem 
Land 
lebend 

z.B. 
Natio-
nalstaat, 
Viertel, 
Jerewan 

Ehem. 
ar-
men. 
Gebie-
te, 
Dias-
pora- 
Hei-
maten 

z.B. 
Fein-
de 

 
Tabelle 2: Die Zuordnung sozialer Gruppen zu Räumen 
 
 
Je nach Kontext kann sich jeder Bewohner Jerewans mit den verschiede-
nen Ebenen dieses räumlich gestaffelten Systems identifizieren. Mit et-
was gutem Willen lässt sich dieses Prinzip der räumlichen Zuordnung mit 
den segmentären Systemen, wie sie von Evans-Pritchards beschrieben 
wurden, vergleichen. Am Beispiel der Nuer zeigt dieser, wie tribale Terri-
torien in Segmente aufgeteilt werden, die den Segmenten von Abstam-
mungsgruppen (lineages) entsprechen und sich als komplementäre Oppo-
sitionen gegenüberstehen (Evans-Pritchard 1940: 139-158).  
Die „Segmente“ im urbanen Kontext Jerewans basieren nicht (nur), wie 
von Evans-Pritchard für die Nuer beschrieben, auf „lineages“ und „Klan-
zugehörigkeiten“, entsprechen aber sehr wohl sozialen Gruppen, die sich, 
je nach Kontext, dem Prinzip von „Fission“ und „Fusion“ folgend, mit 
bestimmten Territorien eines gestaffelten Systems identifizieren. Immer 
geht es dabei um die Beziehung zwischen Gruppen, die sich erst in Oppo-
sition zu ähnlichen Gruppen konstituieren und Teil größerer Gruppen und 
Zusammenhänge sind: tun versus tun, Hof versus Hof, Nachbarschaft 
versus Nachbarschaft, Viertel versus Viertel etc.  



123 

Mit welcher Stufe sich ein Individuum identifiziert, hängt von der Situa-
tion ab. Wie Hardenberg bin ich der Meinung, dass ein solches segmentä-
res System nicht auf einer Idee fest definierter Gruppen beharrt, sondern 
die sozialen Kontexte im Fokus hat, in denen sich Menschen entscheiden 
und sich mit unterschiedlichen Gruppen identifizieren (vgl. Hardenberg 
2011: 7). Diese Identifikation ist nicht zwingend, doch wirken bestimmte 
Umstände für bestimmte Identifikationen und Zuschreibungen katalysie-
rend.  
Die Identifikation mit der Hauptstadt Jerewan wird z.B. besonders auf der 
Ebene wichtig, auf der man sich gegen die Landbevölkerung abgrenzen 
will. Bei der Gegenüberstellung Stadt-Land gibt es in den Augen der 
Landbevölkerung keine Unterschiede zwischen den Bewohnern der 
Stadtviertel Arabkir, Kentron oder Errord Mas. In den Augen der Land-
bevölkerung gibt es nur die Stadtbewohner Jerewans, und auch die 
Jerewaner begreifen sich in diesem Kontext der Opposition als Einheit. 
Die Landbevölkerung schreibt der Stadtbevölkerung Arroganz zu und 
man zettelt Streit an, wenn sich Stadtbewohner auf dem Land blicken 
lassen. In der Stadt sieht man die Landbevölkerung ebenfalls als undiffe-
renzierte Masse, der v.a. Primitivität zugeschrieben wird.  
Auch die Konkurrenz zwischen der Hauptstadt Jerewan und der zweiten 
Stadt des Landes, Giumri, mündet in einem solchen Antagonismus, ge-
nauso wie die Gegenüberstellung der Bewohner Jerewans, der Provinzen 
und der Armenier aus Karabach. In Jerewan werden die Karabacher z.B. 
für die Fehler der Politik verantwortlich gemacht, in Karabach empfindet 
man die Bewohner der Republik Armenien und insbesondere Jerewans 
als „verweichlichte Feiglinge“, denen man, sollten sie ihren Militärdienst 
in Karabach absolvieren müssen, erst mal „den Marsch blasen“ muss.  
Als Einheit fühlt man sich wiederum gegenüber der Diaspora, die außer-
halb der Grenzen des armenischen Nationalstaates lebt. Mit der Diaspora 
fühlt man sich erst vereint, wenn es gegen den Rest der Welt geht, v.a. 
gegen die Türkei und Aserbaidschan.  
Die territorial-räumliche Identifikation ist also auf allen Ebenen wichtig 
und eine Dimension, in der sich soziale Beziehungen beschreiben und 
fassen lassen. Es sind aber nicht die Gruppen und Territorien entschei-
dend, sondern die Beziehungen, die sie zueinander in Relation bringen 
und ordnen. Letztlich sind es Ideen und Werte-Kategorien, die diese Be-



124 

ziehungen definieren und hierarchisieren, also klassifizieren. Auf diese 
Werte-Kategorien und ihre Klassifikation möchte ich in den folgenden 
Kapiteln genauer eingehen. Hier sei bereits festgehalten, dass ich folgen-
de Überlegungen und Thesen Hardenbergs teile, nämlich: 
 
„[…] Groups have no fixed boundaries and are formed contextually, but 
with reference to cultural categories. These categories are part of classi-
fications which are ordered according to culturally specific values. [Sec-
ondly,] these classifications often operate in a particular way: they seg-
ment the whole into parts and define the parts in opposition to each oth-
er” (Hardenberg 2011: 7). 
 

3.6 Paradiesische Ordnung 
„Ein Haus ist ein komprimiertes Revier, in dem wir unsere Grundbedürf-
nisse in Sicherheit und in nächster Nähe erfüllen können“ (Yann Martell, 
Schiffbruch mit Tiger, 2012 [2001]). 
 
Ich habe versucht zu zeigen, dass Verwandtschaft in der armenischen 
Gesellschaft einen wichtigen Wert darstellt. Dies ist in dem Maße der 
Fall, dass alle sozialen Beziehungen, auch wenn sie durch andere Fakto-
ren als biologische Verwandtschaft zustande kommen, in verwandtschaft-
lichen Begrifflichkeiten ausgedrückt werden.  
Die engste vorstellbare Verwandtschaftsgruppe ist dabei die əntanikh, die 
im sozialen Raum des tun zu Hause ist. Ich behaupte, dass der Wert der 
əntanikh über dem Wert aller anderen verwandtschaftlichen und sozialen 
Gruppen und Beziehungen steht und dass das private tun diesen höchsten 
Wert verkörpert, repräsentiert und in seiner Struktur spiegelt.  
Das private tun als Idealtyp des sozialen Raums entspricht damit dem 
„einschließenden Haus“, dem idealen Gebäude/ Haus, das als höchster 
Richtwert für andere Häuser und Gebäude betrachtet werden kann – denn 
mit der Nähe und Dichte der Beziehungen ist auch die Einhaltung von 
Werten, Normen und Regeln verknüpft, die mit dem Verlust dieser Be-
ziehungen in Mitleidenschaft gezogen werden.  
 



125 

Dichte/Nähe der sozialen Beziehungen = Wert des sozialen Raumes = Einhaltung von 
Werten 
 
Nach außen wird das tun v.a. durch das Prinzip der Gastfreundschaft 
repräsentiert. Die Gastfreundschaft bietet die Möglichkeit, das tun in 
seinen verschiedenen Facetten vorzuführen. So kann der Gast die Sau-
berkeit und die Ausstattung des Hauses bewundern und sich mitunter 
über die ihm zukommende Bewirtung und das Benehmen der Gastgeber 
ein Bild von der sozialen Ordnung und Moral der əntanikh machen.  
 
In seiner Gesamtheit steht das „einschließende Haus“ für eine ideale, 
„paradiesische“ Ordnung. Es stellt eine „Oase“ dar, die im Gegensatz zu 
einer rohen Außenwelt vorgestellt wird und folgerichtig geschützt werden 
muss. In mancher Hinsicht ist das Haus dabei eine Sphäre der Frau. Frau-
en haben den aktivsten Anteil an der Gestaltung, Pflege und Repräsenta-
tion des Hauses. Sie sind am engsten an das Haus gebunden und bedür-
fen, so wird manchmal behauptet, des Schutzes des Hauses.  
Das tun-Haus ist in erster Linie ein intimer Raum. Es kann, wie mich 
meine ersten Erfahrungen in Armenien gelehrt haben, eine Bastion sein. 
Alles, was sich im tun befindet, ist wertvoll, fast heilig, und wird von der 
Außenwelt abgeschirmt. Die Hausschwelle und Haus- bzw. Wohnungstür 
kann dabei als eine Grenze zwischen zwei Welten betrachtet werden.  
Im Gegensatz zur chaotischen Außenwelt ist das Innere des tun geordnet. 
Die Beziehungen innerhalb der əntanikh sind klar, von Vertrauen und 
Zuneigung geprägt – oder sollten dies zumindest im Idealfall sein. Im 
urbanen tun leben die Bewohner ihr Ideal von armenischer Tradition 
gepaart mit Fortschritt, d.h. von dem, was ihrem Weltbild und ihrer Aus-
legung der höchsten gesellschaftlichen Werte entspricht. So werden z.B. 
traditionelle Hierarchien respektiert und gleichzeitig „moderne“ Bil-
dungsideale vermittelt. Aus der Innensicht sind dies oft die Werte der 
urbanen Intelligenzia. 
 
Auch in materieller Hinsicht ist die Wohnung in jedem Sinne musterhaft. 
Im Gegensatz zum öffentlichen Raum wird die Wohnung penibel ge-
pflegt und sauber gehalten. Dieser Kontrast wird sofort beim Überschrei-
ten der Türschwelle deutlich. Mit einem Schritt verlässt man die Umge-
bung aus grauem Rohbeton und tritt – im übertragenen Sinne – in eine 



126 

behagliche Welt aus Plüsch. Keines der verwahrlosten Treppenhäuser 
ließe vermuten, dass die Wohnungen innerhalb der Gebäude oft „moder-
nen“ Standards entsprechen und mit prachtvollen Teppichen, Möbeln, 
Fernsehern und Luxusgegenständen ausgestattet sind. V.a. für Westeuro-
päer ist das Überschreiten einer privaten Türschwelle deswegen oft mit 
einer Überraschung verbunden. Auch in ärmeren Haushalten wird der 
Gegensatz zwischen Innen und Außen deutlich. Hier sind es weniger 
Einrichtungsgegenstände und Luxusartikel, die einen Unterschied mar-
kieren. Es sind die Sauberkeit und Ordnung, die ins Auge stechen. Saube-
re Tischdecken, ordentlich präsentiertes Geschirr und die obligatorische 
Obstschale stehen genau dort, wo sie die Frauen des Hauses mit Bedacht 
platziert haben.  
 
Abrahamian verwendet zur Beschreibung dieses Phänomens den Begriff 
„Oasismus“. Er vergleicht die Außenwelt, d.h. die Stadt als öffentlichen 
Raum, mit einer Wüste, in der sich die einzelnen Wohnungen als Oasen, 
als Orte der Ruhe und Energie ausnehmen. Gleichzeitig beschreibt er mit 
dem Begriff „Oasismus“ auch das Verhalten der Bewohner. In der Oase 
gibt es soziale Ordnung, Respekt vor dem Alter, vor Geschlechterrollen 
und vor Traditionen, während in der Wüste die Anarchie herrscht. Die 
Sorge und Sorgfalt der Bewohner gilt der „Oase“, nicht der weiten „Wüs-
te“, die Gefahren birgt, von der man die Oase abschotten und schützen 
muss.  
Besonders die Abschottung des tun, der Wohnungen, ist in Jerewan of-
fensichtlich. In einem Paper für eine Konferenz an der Armenischen Aka-
demie der Wissenschaften habe ich meine ersten Eindrücke dazu festge-
halten (Fehlings 2010: 108-118). Obwohl ich inzwischen vieles anders 
sehe als zum damaligen Zeitpunkt, sind meiner Meinung nach die Be-
obachtungen aus den ersten Tagen meiner Feldforschung noch immer 
gültig.  
In diesen Tagen fiel mir auf, dass alle Fenster in meiner Nachbarschaft 
mit dicken Vorhängen verhangen waren. Meine Vermieterin und meine 
Freunde rieten mir, dasselbe mit meinen Fenstern zu tun, und so erkun-
digte ich mich bei ihnen nach den Gründen. Die Essenz der Erklärungen 
war fast immer, dass man sich vor der Neugierde der Nachbarn schützen 
müsse. Viele meiner Gesprächspartner sprachen von einer „Dorfmentali-



127 

tät“, die für die große Neugierde der Nachbarn verantwortlich zu machen 
sei. In einem Dorf kennt jeder jeden, und im „Dorftratsch“ werden die 
Verfehlungen und Skandale diskutiert, deren Protagonisten die Nachbarn 
und die gemeinsamen Bekannten sind. Das Gerede gilt als bedrohlich. Zu 
Sowjetzeiten befürchtete man, wie man mir berichtete, Denunziationen. 
Jeder Nachbar konnte ein potentieller Spion der Staatsgewalt sein und 
war somit eine wirkliche Gefahr für die Karriere, die Freiheit und im 
schlimmsten Falle sogar für das Überleben.25 Doch viel mehr als die 
Staatsgewalt fürchtet man heute um die Reputation der Familie und der 
einzelnen Familienmitglieder, v.a. der Ehefrauen, Töchter und Schwes-
tern.  
Ehre und Schande – Konzepte, die v.a. in der Ethnologie des Mittelmeer-
raums und der islamischen Welt diskutiert werden – sind auch in Arme-
nien von großer Bedeutung. Auch hier sind Ehre und Schande mit dem 
Betragen der Frauen, aber auch generell mit dem guten Funktionieren und 
dem Zusammenhalt der əntanikh-Familie, einem guten tun und Haushalt, 
verknüpft. Deswegen muss die əntanikh vor übler Nachrede, d.h. auch 
vor der sozialen Kontrolle durch die Nachbarn, geschützt werden. Die 
verschlossenen Türen und Vorhänge sind nur ein Indiz für dieses Bedürf-
nis. Meine armenische Freundin Amalia erklärte mir die Lage wie folgt 
und griff dabei ein russisch-armenisches Sprichwort auf:  
 
„Die Leute werden dir nie sagen, was in ihrer Küche vor sich geht […]. 
Sie werden immer behaupten, v.a. einem Ausländer gegenüber, das alles 
gut läuft“.  
 
Die „Küche“ (chohanotz‘, armen.: խոհանոց) kann als Synonym für den 
innersten und heiligsten Bereich des tun betrachtet werden, zu dem nur 
die Mitglieder der əntanikh Zugang haben.26 Obwohl Gäste und Besucher 

                                                      
25Humphrey beschreibt für Ulan-Ude ein ähnliches Misstrauen zwischen Nachbarn und 
Mitbürgern, das sie auf die ehemalige sowjetische Kontrolle im öffentlichen und privaten 
Raum zurückführt (Humphrey 1999: 8). 
26Hier könnte man eine Parallele zur ethnographischen Literatur ziehen, in der klassi-
scherweise dem Herd diese Bedeutung zugewiesen wird (vgl. Carsten & Hugh-Jones 
1995: 42). Auch in den traditionellen armenischen „Kopfhäusern“ spielte der Herd diese 
bedeutende Rolle und war ein heiliger Ort (Marutyan 2001).  



128 

die Küche sehen können, werden sie üblicherweise ins repräsentative 
Wohnzimmer geführt, während sich die Frauen des Hauses in die Küche 
zurückziehen und Speisen für die Gäste bereiten.  
Als man in Sowjetzeiten versuchte, das private Leben auf ein Minimum 
zu reduzieren und in das öffentliche Leben zu verlagern, beraubte man 
die Wohnungen zuallererst ihrer Küchen. Ein Nachkomme A. Tamanyans 
erklärte mir, dass die Küchen so klein gebaut wurden, dass man dort nur 
noch einen Kaffee trinken konnte, die Mahlzeiten aber in Kantinen und 
Mensen einnehmen musste. Auch wenn diese Darstellung etwas übertrie-
ben sein mag, so hat sie doch einen wahren Kern und zeigt die Wahr-
nehmung dieser sowjetischen Baumaßnahme.  
Die Bedeutung der Küche für armenische Haushalte wird auch an einem 
anderen Beispiel deutlich. Hakobian beschreibt in seiner Studie zum ar-
menisch-aserbaidschanischen Häusertausch, dass Armenier, die im Rah-
men des Karabach-Konflikts in aserbaidschanische Häuser umzogen, 
diese Häuser zuerst um eine Küche erweiterten. Während im ländlichen 
Aserbaidschan die Küchen, laut Hakobians, außerhalb des eigentlichen 
Wohnbereiches an das Haus angegliedert waren, integrierten die armeni-
schen Siedler die Küchen in den Wohnbereich und eigneten sich so die 
fremden Häuser symbolisch an (Husejnowa & Hakobian & Rumjanzev 
2008).  
 
Während die Küche und das tun extrem von der Außenwelt abgeschottet 
werden, gibt es innerhalb des tun keine Grenzen und verschließbaren 
Türen. Da in sozialer Hinsicht nicht das Individuum, sondern die ən-
tanikh die kleinste soziale Einheit bildet und die Reputation von Indivi-
duum und əntanikh eine fast untrennbare Verbindung sind, gibt es meist 
keinen Raum für die Privatsphäre der einzelnen Person. Oft schlafen 
mehrere Familienmitglieder in einem Zimmer oder sogar, z.B. Geschwis-
ter, im gleichen Bett. Die meiste Zeit hält sich die Familie im gemeinsa-
men Wohnzimmer auf. Der individuelle Besitz ist auf ein Minimum be-
schränkt, und so teilt man sich nicht nur den Alltag, sondern auch viele 
Gegenstände.  
Die Situation ist nicht unproblematisch. V.a. die junge Generation solcher 
Haushalte empfindet die ständige Nähe nicht immer angenehm. Es gibt 
praktisch keine Geheimnisse. Möchte man trotzdem ein Geheimnis be-



129 

wahren, müssen Notlügen erfunden werden, oder man muss sich in den 
öffentlichen Raum, außerhalb der Sichtweite der Nachbarn, flüchten.  
Ein Fremder kann dann, im Gegensatz zur Behauptung meiner Freundin 
Amalia, zum Vertrauten werden. So erreichten mich einige heimliche 
Geständnisse von Nachbarn, Bekannten und Freunden, die mir ihre Ge-
heimnisse mit der Begründung anvertrauten: „Du kennst niemanden. 
Deswegen kann ich mit dir reden“.  
Hinter dieser Bemerkung steckt meiner Meinung nach viel mehr als nur 
die Tatsache, dass man von mir nicht erwartete, dass ich mit den ən-
tanikh-Mitgliedern oder Nachbarn über diese Dinge sprechen würde. 
Tatsächlich kannte ich in vielen Fällen die əntanikh und Nachbarn sogar. 
Man sah mich, so interpretiere ich die Situation, einfach als jemanden, 
der außerhalb des Wertesystems steht, das von der əntanikh, den Nach-
barn, Verwandten, Bekannten und Freunden vertreten und kontrolliert 
wird. Man ging davon aus, dass die höchsten armenischen Werte, die 
əntanikh und die damit verknüpften Prinzipien, für mich sowieso keine 
Bedeutung, „keinen Wert“ hätten und ich somit auch nicht urteilen könne 
oder würde. Wahrscheinlich aus diesem Grund erzählte man mir von 
peinlichen Konflikten und heimlichen Liebschaften.  
Aber trotz aller Konflikte und Probleme konnten sich nur die wenigsten 
meiner Gesprächspartner vorstellen, ohne əntanikh zu leben. Fast alle 
wunderten sich darüber, wie ich den Zustand des Alleinseins in einer 
Wohnung aushalten konnte. Auch ein Leben ohne armenische Nachbar-
schaftsbeziehungen stuften, trotz aller genannten Vorwürfe, fast alle mei-
ne Bekannten, Freunde und Informanten als unvorstellbar und schlecht 
ein. Die gesellschaftlichen Werte und die gesellschaftliche Ordnung wur-
den nur von den Wenigsten grundsätzlich in Frage gestellt.  
 
Die Brücke, die meiner Meinung nach – wie gesagt – die əntanikh mit der 
Außenwelt verbindet, ist die vielgerühmte armenische Gastfreundschaft 
(hjurənkaluthjun, armen.: հյուրընկալություն oder hjurasiruthjun; ar-
men.: հյուրասիրություն). Ein armenisches, auch georgisches und si-
cher auch aserbaidschanisches Sprichwort besagt, dass ein Gast (hjur, 
armen.: հյուր) von Gott kommt, armenisch: hjurn asttsonn ē (Der Gast 
ist Gottes/ ist von Gott) (vgl. Sakayan 2001: 28, 58; vgl. Dümler 2009b; 



130 

vgl. Yalçin-Heckmann 2010: 143) – und das bedeutet, dass er entspre-
chend bewirtet werden muss.  
Von der Gastfreundschaft der Kaukasier wird schon in frühen Reisebe-
richten berichtet. Alexandre Dumas (Dumas 1995) und Friedrich Parrot 
(1985), die den Kaukasus Mitte des 19. Jahrhunderts bereisten, lassen 
sich in ihren Beschreibungen seitenweise über Empfänge und ihnen als 
Gästen dargebotene Köstlichkeiten aus. Besonders berühmt ist die geor-
gische supra, das georgische Festmahl, das nach ganz bestimmten Regeln 
abgehalten, von Trinksprüchen begleitet und von einem so genannten 
tamada (Anführer) geleitet wird.27 
Offensichtlich wird Gastfreundschaft jedoch nicht nur „von Gott be-
lohnt“. Im Kreise der Nachbarn, Freunde und Verwandten war jeder 
schon einmal bei jedem zu Gast. Im Laufe der Jahre stellt sich so immer 
wieder eine gewisse (generalisierte) Reziprozität ein, bei der ein Gast-
mahl mit dem anderen vergolten wird. Dies gilt à propos auch für nach-
barschaftliche Hilfeleistung. In manchen Fällen versuchen sich die Gast-
geber gegenseitig zu übertrumpfen. Immer größere Mengen an Speisen 
werden dabei aufgetischt, wobei Maßlosigkeit und Verschwendung tat-
sächlich an einen Potlatsch-ähnlichen Wettstreit erinnern. Wie man von 
wem empfangen wurde, ist danach ein beliebtes Gesprächsthema.  
„Gastfreundlichkeit“ ist nach armenischem Maßstab offensichtlich eine 
„Charaktereigenschaft“, an der der Wert einer Person und əntanikh ge-
messen werden kann. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass ein „guter 
Mensch“ auch automatisch ein „gastfreundlicher“ Mensch sein muss. 
Tamanyan, dem Stadtarchitekten und Nationalhelden, wird – wen würde 
es wundern – auch diese Eigenschaft nachgesagt. So soll er z.B., wie mir 
die Führerin im Tamanyan Museum mit leuchtenden Augen versicherte, 
sogar eine fremde Frau, die sein Mitleid erregt hatte, für mehrere Tage, 
Wochen oder Monate in sein Haus eingeladen haben.  
Doch nicht jedem wird immer und ausnahmslos Gastfreundschaft zuteil. 
Nachdem ich armenischen Kollegen gegenüber an der bedingungslosen 
„armenischen Gastfreundschaft“ zweifelte, erklärten mir diese, dass man 
in Jerewan Fremden gegenüber längst nicht mehr so gastfreundlich sei, da 
                                                      
27Der Ethnologe Mühlfried und der Ethnolinguist Tuite haben die Geschichte, den Ablauf 
und die Implikationen dieses georgischen Banketts ausführlich beschrieben (Mühlfried 
2006; Mühlfried 2007; Tuite 2005). 



131 

Fremde die „sprichwörtliche Gastfreundschaft“ häufig missbrauchten. 
Fremde essen, trinken und verschwinden, lautet die Kurzfassung dieser 
Erläuterungen. Sie entziehen sich dem, was Dümler als „sozio-politisches 
Modell einer Gastgeber-Gast-Relation mit bestimmten Verpflichtungen 
auf beiden Seiten“, beschreibt, „die ihren Ursprung in der gegenseitigen 
Verantwortung füreinander angesichts stetiger Gefährdungen von außen 
hat“ (Dümler 2009: 41-42). In einfache Worte übersetzt: Fremde entzie-
hen sich den reziproken Verpflichtungen, die laut Mauss dem „Geist der 
Gabe“ innewohnen, wobei die Gabe immer drei Notwendigkeiten bein-
haltet, nämlich die Pflicht zu geben, anzunehmen und zu erwidern 
(Mauss 1986: 15-59).  
Wie schwer diese Pflicht auf den Schultern lasten kann und aus diesem 
Grund auch vermieden werden muss, zeigt eine armenische „Anekdote“, 
die mir oft erzählt wurde. Die Geschichte beginnt damit, dass ein deut-
scher Soldat während des Krieges zwei Armeniern bei der Flucht aus 
einem KZ hilft. Als die beiden Armenier glücklich in die Freiheit ent-
kommen, dreht sich der eine um und erschießt den Deutschen. „Bist du 
verrückt“, ruft der andere, „der Mann hat uns gerettet!“ Darauf erwidert 
der Schütze: „Du weißt doch, wie das ist. Nach dem Krieg: Garni, Geg-
hard… das ganze Programm…!“  
Lustig ist die Anekdote deswegen, weil „Garni, Geghard… das ganze 
Programm“ der touristischen Pflichtexkursion entspricht, die man ge-
wöhnlich ausländischen Gästen zu schulden glaubt. Sie verkörpert die 
armenische Gastfreundschaft gegenüber Ausländern, und die Tatsache, 
dass ein Mann seinen Retter tötet, zeigt, dass man sich dieser (unange-
nehmen) Pflicht nur auf unorthodoxen Wegen entziehen kann. 
In den Dörfern, wo man, so der allgemeine Konsens meiner armenischen 
Informanten, noch „bessere Menschen“, „reinere Traditionen“ und eine 
„höhere Moral“ findet, gilt angeblich noch immer das oben zitierte 
Sprichwort. Hier soll den Gastgebern der Lohn Gottes, den der von Gott 
gesandte Gast verspricht, also eine großzügiger aufgefasste Reziprozität, 
genug sein. In Jerewan könne man jedoch, so meinte z.B. ein armenischer 
Freund, die Flut der gefräßigen Gäste nicht mehr bewältigen.  
So beschränken sich in der Hauptstadt die Einladungen meist auf wichti-
ge Ehrengäste, Nachbarn, Freunde und Verwandte. Wer in diesem Rah-
men gastfreundlich ist, wird geehrt und hat Ehre. Diese Ehre hängt natür-



132 

lich nicht zuletzt von den Frauen ab, die mit der Gestaltung eines respek-
tablen tun und ihren Kochkünsten die əntanikh repräsentieren.  
 
Meine eigenen Erfahrungen als Gast und mit der armenischen Gast-
freundschaft möchte ich nun zur Illustration schildern. 
Zu Beginn empfand ich das Verhalten meiner Gastgeber als irritierend. 
Ich hatte das Gefühl, nicht beachtet zu werden. Im Gegensatz zu meiner 
Vorstellung von einem höflichen Empfang hat Gastfreundschaft in Jere-
wan nichts mit der Unterhaltung von Gästen, also nichts mit höflicher 
Konversation zu tun. Gäste werden meinen Erfahrungen nach an der Türe 
mit der Einladung hjurasirvir (Eine Verbindung aus dem Wort „Gast“ 
und dem Verb „lieben“) empfangen. Nach dem Eintritt in das tun werden 
sie zunächst in das repräsentative Wohnzimmer gebracht, das ausnahms-
los mit einem Fernseher bestückt ist, der fast immer läuft – und wenn er 
nicht läuft, für den Gast angeschaltet wird. Der Gast wird aufgefordert, 
sich in einen Sessel oder auf ein Sofa zu setzten. Männer nehmen dabei 
von weiblichen Gästen nur zögerlich Notiz. Dieses Verhalten ist nicht 
abweisend gemeint, sondern entspricht den Anstandsregeln. Oft kam ich 
in ein Wohnzimmer, in dem bereits männliche Verwandte, d.h. Großvä-
ter, Väter oder Brüder meiner Gastgeberinnen saßen. Ihre Begrüßungen 
wurden oft nur gebrummt. Sie starrten in der Regel weiterhin gebannt auf 
den Fernseher, unterhielten sich miteinander und ignorierten mich so 
lange, bis sich die Gelegenheit zu einer beiläufigen Frage ergab. Die 
Frauen ließen mich in der Regel erst einmal allein. Dieses Verhalten beo-
bachtete ich auch beim Eintreffen anderer Gäste. Nur bei sehr vertrauten 
Freundinnen durfte ich in der Küche helfen. Bei weniger engen Freunden 
und bei Fremden wartete ich auf dem mir zugeteilten Sitzplatz, bis mir 
Tee, Gebäck, Obst und andere Speisen vorgesetzt wurden. 
 
Gastfreundschaft wird, wie gesagt, in Armenien mit Bewirtung, Speis 
und Trank gleichgesetzt. Die Qualität der Gastfreundschaft und der Gast-
geber wird daran gemessen. Es gibt Einladungen zu Tee, Kaffee, Süßig-
keiten und Gebäck, und es gibt Einladungen zu Mittag-, Abend- und 
Festessen. Die Einladungen unterscheiden sich dabei v.a. durch den An-
lass und die Anzahl der Gäste.  

 



133 

Ich, als externer und teilnehmender Beobachter, habe die armenische 
Gastfreundschaft oft als unangenehme Völlerei erlebt, bei der der Gast 
erbarmungslos mit den immer gleichen Gerichten gestopft wird. Die Pa-
lette der Getränke, Gerichte, Süßigkeiten und Knabbereien ist in allen 
Haushalten und bei allen Anlässen bemerkenswert uniform. Erstaunt 
stellte ich fest, dass es haargenau die gleichen Köstlichkeiten sind, die 
schon von Dumas und Parrot beschrieben wurden. Durch Nuancen der 
Zubereitung zeigt die Hausfrau, die Gastgeberin, ihr Können – und gera-
de weil man als Gast immer das Gleiche vorgesetzt bekommt, werden 
Gerichte und Zutaten vergleichbar – und somit auch die Gastfreundschaft 
der Gastgeber und die Gastgeber selbst.  
 
Als Gastgeberinnen werden die Frauen zu den primären Repräsentantin-
nen des tun. Die Frau ist die Herrin der Küche, die das Herz des tun ist. 
Sie bereitet die Nahrungsmittel vor, kümmert sich um die Erziehung der 
Kinder und ist sozusagen die gute Seele, die das tun und die əntanikh 
zusammenhält. Sie ist es, die Gäste bewirtet und somit die Beziehungen 
der əntanikh nach außen, v.a. zu Nachbarn und Verwandten, pflegt und 
aufrechterhält. Eigentlich muss immer von „den Frauen“ eines Haushaltes 
im Plural, also von den Müttern, Schwiegermüttern, Töchtern, Schwie-
gertöchtern und Schwestern gesprochen werden, die diese Aufgaben ge-
meinsam erfüllen, wobei natürlich eine Hierarchie unter den Frauen 
herrscht, die den oben beschriebenen Prinzipien folgt.  
Da das tun und die əntanikh im armenischen Wertesystem einen sehr sehr 
hohen Wert haben, ist die Stellung, die die Frau im tun und innerhalb der 
əntanikh einnimmt, ebenfalls sehr hoch bewertet und mit Ehre verbunden. 
Gute Frauen sind die Voraussetzung für ein gutes tun und eine gute 
əntanikh. Aber ein gutes tun und eine gute əntanikh sind auch eine gute 
Voraussetzung für eine gute Frau. Dass die Frau v.a. mit dem privaten 
Raum des tun assoziiert wird, bedeutet nicht, dass sie nicht in den öffent-
lichen Raum schreiten und dort tätig sein kann. Ihre engsten sozialen 
Beziehungen und wichtigsten Aufgaben binden sie jedoch an die əntanikh 
und an das tun.  
Anders ist es bei Männern. Auch für die Männer ist das tun das Zuhause. 
Ihre Aufgaben und für sie besonders wichtigen sozialen Beziehungen 
finden sie aber auch außerhalb des tun und der əntanikh. 



134 

3.7 Das „tun“ (Haus) und der „bak“ (Hof) 
„Ein Freund ist nicht nur eine zusätzliche Qualität, er ist ein Faktor, er 
multipliziert den eigenen Wert“ (Malinowski, Ein Tagebuch im strikten 
Sinne des Wortes, 1985: 36). 
 
Die im Vergleich zum tun als roh erscheinende Außenwelt beginnt direkt 
vor der Haustüre. Hier verbringen Männer, insbesondere junge Männer, 
ihre Zeit und Freizeit. Hier ist der öffentliche Raum.  
 
Der öffentliche Raum setzt sich aus verschiedenen Räumen zusammen. 
Man spricht nie vom „öffentlichen Raum“ im Sinne eines Sammelbe-
griffs, sondern präzisiert die Räume, die sich entsprechend der Intensität 
und Intimität der dort repräsentierten Beziehungen klassifizieren lassen.  
Gleichzeitig werden alle Räume, von denen ich im Folgenden sprechen 
werde, von den Bewohnern Jerewans im Gegensatz zum tun konzeptuali-
siert. Das private „einschließende Haus“ wird also indirekt mitgedacht, 
wenn man von anderen (öffentlichen) Räumen spricht, die an ihm gemes-
sen werden. In dieser Hinsicht hilft die Beschreibung der „öffentlichen 
Gegenräume“ bei der Definition des „einschließenden Hauses“ und vice 
versa.  
Die Qualität der am tun gemessenen Werte, d.h. v.a. die Qualität und 
Intimität der in den Räumen repräsentierten sozialen Beziehungen, die 
eine Garantie für die Einhaltung anderer Werte sind, bestimmen den Platz 
eines Raumes in der Wertehierarchie in Relation zum tun.  
Die Räume, die in vielerlei Hinsicht dem tun am nächsten stehen – und 
dennoch als sein Gegenteil betrachtet werden – sind der Hof, die Nach-
barschaft und das Viertel. Ich werde mich bemühen, diese drei Räume 
ausführlich zu beschreiben. Ich beginne dazu mit einer Beschreibung der 
jeweiligen physischen Räume und gehe dann zur sozialen und kulturellen 
Dimension über.  
 
Der Archäologe M. E. Smith hält die „Nachbarschaft“ als räumliche und 
soziale Struktur städtischer Siedlungen für ein universelles Phänomen 



135 

(Smith 2010: 137-154).28 Um Beispiele aus aller Welt und aus allen Epo-
chen der Weltgeschichte unter dem Terminus der „Nachbarschaft“ zu 
fassen, bedient er sich einer weiten Begriffsdefinition:  
 
„Neighborhoods are units with both social and spatial significance. Their 
importance in urban life and organization comes from their social roles 
and composition. Some of the major social features of neighborhoods are 
their status as communities with social ties among members (“neigh-
bors”), and the diverse functional roles they play within a city” (Smith 
2010: 137). 
 
Smith unterscheidet „Nachbarschaften“ von „Distrikten“. Eine Nachbar-
schaft ist für ihn ein eng begrenzter Raum, in dem die persönliche Inter-
aktion der Mitglieder hoch ist:  
 
„A neighborhood is a residential zone that has considerable face-to-face 
interaction and is distinctive on the basis of physical and/or social char-
acteristics” (Smith 2010: 139). 
 
Ein Distrikt umfasst für ihn einen größeren Bereich mit einer administra-
tiven Bedeutung:  
 
„A district is a residential zone that has some kind of administrative or 
social identity within a city. In most cases, districts are larger than 
neighborhoods” (Smith 2010: 140).  
 
Diese Trennung29 lässt sich, so meine Auffassung, nicht in dieser Eindeu-
tigkeit und Zuordnung auf das armenische Beispiel übertragen. Die Defi-
                                                      
28Er nennt u.a. das mittelalterliche Marseille, das nepalesische Bhaktapur, die chinesische 
Stadt Chang’an aus der Sui- und Tang-Periode (581-907 n.Chr.), die nigerianische Stadt 
Ilesha, Addis Abeba in Äthiopien, Städte im Osmanischen Reich, das moderne New York, 
mesoamerikanische Städte der Maya und Azteken sowie die altbabylonischen Städte Ur 
und Nippur als Beweis. 
29Soziale Prozesse und Entscheidungsfindungen verlaufen laut Smith in Nachbarschaften 
und Distrikten auf unterschiedliche Weise. Die treibenden Kräfte der Nachbarschaft sind 
Individuen und Haushalte, weshalb Smith von „Bottom up“-Prozessen spricht. In Distrik-
ten sind, laut Smith, offizielle Autoritäten für Entscheidungen und deren Umsetzungen 



136 

nition der „Nachbarschaft“ muss für Armenien, bzw. Jerewan, spezifiziert 
werden. Um ihre Besonderheit zu präzisieren werde ich die armenische 
Nachbarschaft deswegen im Verlauf ihrer Beschreibung mit dem städte-
baulichen Konzept der Mahalla vergleichen. Smith nennt die Mahalla 
nicht explizit und spricht stattdessen von „islamic cities“ (Smith 2010: 
146). Die Mahalla ist jedoch eine spezielle, z.B. in Zentralasien weit 
verbreitete Nachbarschaftsinstitution, die sich gerade wegen ihrer ver-
meintlichen Ähnlichkeit zur armenischen Nachbarschaft zum Vergleich 
anbietet.  
 
Die armenische Nachbarschaft ist eine soziale Gruppe, die wie die 
əntanikh einem bestimmten Raum zugeordnet ist. Sie umfasst meist die 
Bewohner der Gebäude, die sich um einen gemeinsamen Hof gruppieren. 
Dieser Hof wird bak (բակ) oder hajath (հայաթ) genannt30.  
Üblicherweise befinden sich in einem solchen Hof mehrere Garagen, in 
denen einige Männer einen Großteil ihrer Freizeit verbringen. Dazu gibt 
es oft einen kleinen Laden, manchmal ein paar Kinderklettergerüste oder 
ein Wasserbecken. Immer gibt es dort eine so genannte besjedka (russ.: 
беседка). Die besjedka ist eine überdachte Sitzgelegenheit mit einem 
Tisch und zwei Bänken. Hier treffen sich v.a. ältere Männer, die in der 
besjedka den Tag mit Kartenspielen und nardi (Backgammon) verbringen 
(Abb.16). Das stete Klimpern ihrer fallenden Würfel kam mir während 
meiner Zeit in Jerewan wie der leise Herzschlag der Nachbarschaften vor, 

                                                                                                                        
verantwortlich. Impulse kommen von „oben“ und werden nach dem „Top down“-Prinzip 
implementiert (Smith 2010: 137; 150-151). 
30Mir wurde gesagt, dass das Wort hajath ein nicht sehr schönes Slangwort sei. Tatsäch-
lich handelt es sich um einen persischen Begriff für den „Hof“, der offenbar mehr und 
mehr den armenischen Begriff bak ersetzt. Auf Aserbaidschanisch wird der Hof həyət 
genannt (Yalçin-Heckmann 2010 133). Insgesamt wird der Hof als eine orientalische oder 
genuin armenische Tradition betrachtet. Doch auch für den sowjetischen Stadtbau ist der 
Hof (dvor) ein wichtiges Planungselement: Humphrey schreibt dazu: „The courtyard was 
the area designated in Soviet planning for recreation and communal services, and it had 
its own regulated social existence. The Soviet dvor was not an ‘empty space’ and was not 
devoid of ideology. It was intended to be a protected inner area, contrasted with the outer 
zone of streets and squares, and it meant to generate the friendly congregation of all kinds 
of neighbours, especially the frail and weak“ (Humphrey 2005: 52). 



137 

der nur ab und zu vom Lärm der Müllabfuhr, den Rufen der Kinder oder 
von der Musik der Hochzeitsfeiern unterbrochen wird.  
Ein Kollege machte mich darauf aufmerksam, dass der Hof zu verschie-
denen Tageszeiten von verschiedenen Altersgruppen genutzt wird. Diese 
Beobachtung hat sicher einen wahren Kern. In meiner Nachbarschaft war 
dieser Umstand jedoch nicht sehr ausgeprägt – oder ist mir zumindest 
nicht aufgefallen. Ich konnte lediglich beobachten, dass die älteren Her-
ren fast den ganzen Tag in der besjedka verbrachten, während männliche 
Jugendliche sich eher am Abend trafen.  
Dazu muss gesagt werden, dass sich die Nachbarschaften von verschie-
denen Teilen Jerewans – allein architektonisch – unterscheiden. Ich wer-
de hier v.a. von den mir bekannten Nachbarschaften berichten. Dies sind 
zum einen die beiden Nachbarschaften, in denen ich während meines 
Aufenthaltes gelebt habe, sowie weitere Nachbarschaften, in denen 
Freunde und Bekannte zu Hause waren, die ich häufig besuchte.  
Meine erste Nachbarschaft befand sich in der Nähe des Mergeljan-
Instituts, einer Gegend, in der die typischen Höfe nach dem Muster des 
Architekten Tamanyans überwiegen. Die Häuser umschließen dabei ei-
nen großen, quadratischen Innenhof, der nur durch einzelne Toreingänge 
betreten werden kann (Darstellung Ia, b).  



138 

 

 
 
Darstellung I a: Plan eines Hofes in Jerewan aus den 20er Jahren. Abbildungsausschnitt 
aus: Doluchanjan, Lola Karenovna. 1980. Architektura Sovjetskoj Armenii 20e Gody. Je-
revan: Izdjatjelstvo „Sovjetakan Groch“: Anhang. 
 

 
 
Darstellung I b: Planungsdesign der Komitas-Straße der Architekten A. Minasyan und Ts. 
Chakhalyan aus den 50er Jahren. Schwarze Umrandungen definieren deutlich die Ab-
grenzungen der Höfe. Abbildung aus: Grigorjan, A. G. & Tovmasjan, M.Z. 1986. Archi-
tektura Sovjetskoj Armenii. Moskva: Strojizdat: 94. 
 
 
Meine zweite Nachbarschaft war architektonisch weniger geschlossen. 
Sie bestand aus den bereits erwähnten Hochhäusern der späten Sowjet-
zeit, die scheinbar zusammenhangslos aus einer unbegrenzten Fläche 
wachsen. Auch diese Fläche wird als Hof bezeichnet. Hier ein Beispiel 
aus dem Stadtviertel Avan (Darstellung 1c): 

 



139 

 
 

Darstellung I c: Planungsdesign eines Wohnviertels im Stadtteil Avan-3 der Architekten 
G. Mushegyan und A. Khachatryan von 1974. Abbildung aus: Grigorjan, A. G. & Tov-
masjan, M.Z. 1986. Architektura Sovjetskoj Armenii. Moskva: Strojizdat: 194. 
 
 
Obwohl äußerlich sehr verschieden, weisen beide und andere Nachbar-
schaften große Gemeinsamkeiten auf, denen ich mich hier vorrangig 
widmen möchte. 
 
Der Hof – bak (բակ) oder hajath (հայաթ) – ist für jede Nachbarschaft 
zentral. Die Frauen und Kinder einer Nachbarschaft lassen sich zwar in 
der Regel weniger oft in den Höfen blicken als die Männer, doch auch sie 
sind natürlich Teil der sozialen Gruppe der Nachbarschaft und werden 
einem Hof zugeordnet. Der Hof und die Freunde aus der Nachbarschaft 
sind allerdings die bevorzugte soziale Sphäre des Mannes. In den Hof 
flüchten die Männer, wenn sie unter Ihresgleichen sein und der Kontrolle, 
den Hierarchien und Pflichten der əntanikh entkommen wollen.  
Zum Teil haben bestimmte Höfe, die gleichzeitig ein Symbol für die gan-
ze Nachbarschaft sind, einen Namen. Diese Namen sind leicht zu erklä-
ren. Der Hof mit dem Namen bari hajath (Hof der Bar) trägt diesen Na-
men, weil es in diesem Hof eine Bar gibt. Der bokhsi hajath (Hof des 
Boxens) verdankt seine Bezeichnung einer Boxschule, der klori hajath 



140 

(Hof des Kreises) einem runden Wasserbecken und die Nachbarschaft 
tasnvets (Sechzehn) den Häusern mit der Hausnummer Sechzehn.  
 
Mir stellte sich die Frage, warum die Nachbarschaft und v.a. der Hof für 
die Männer Jerewans so wichtig sind. Die Antwort darauf lautet, so das 
Ergebnis meiner Befragungen, dass Männer viele ihrer wichtigsten Be-
ziehungen von Jugend an im Hof und in der Nachbarschaft aufbauen.  
Wie bereits deutlich wurde, spielen unter Männern Freundschaften mit 
Gleichaltrigen eine herausragende Rolle. Allein die Terminologie, mit der 
Freunde bezeichnet werden, drückt die Qualität der Beziehungen aus, die 
– wie oben gezeigt – mit sehr engen verwandtschaftlichen Beziehungen 
gleichgesetzt werden. Die Freunde sind barekam, „Menschen, denen man 
Gutes wünscht“, sie sind „meine Brüder“ (achperers) und bilden zusam-
men die aperuthjun, die „Bruderschaft“.  
Die „Bruderschaft“ besteht im Idealfall ein Leben lang und geht gemein-
sam „durch Dick und Dünn“. Ihr Kern rekrutiert sich gewöhnlich aus 
einer Alterskohorte einer Nachbarschaft und ist in erster Linie durch ei-
nen gemeinsamen „Herkunftshof“ verbunden.  
 
Männliche Alterskohorten, die aus Höfen hervorgehen, sind im Kaukasus 
und in Zentralasien weit verbreitet. In Georgien spielen Höfe und die 
durch die Höfe definierten Nachbarschaftsgruppen für die Sozialisation 
junger Männer eine besonders große Rolle. In den Höfen Tbilisis entstan-
den noch vor ein paar Jahren berüchtigte kriminelle Jugendbanden, die 
sich gegenseitig Straßengefechte lieferten und z.B. von Köhler und 
Zakharova beschrieben wurden. Ein zentraler Begriff ist hier der Begriff 
der „Ehre“, der in Armenien sehr viel weniger im Mittelpunkt steht (Za-
kharova 2010: 350-352; Köhler 2003; Köhler 2000).  
Auch in Zentralasien ist der Hof eine identitätsstiftende Institution. In 
einer Mikrostudie zu einer kirgisischen Nachbarschaft in Bischkek – die 
architektonisch wohl stark meiner eigenen Hochhaus-Nachbarschaft äh-
nelt – beschreibt Schröder die Bildung von Alterskohorten und Cliquen 
im Stadtviertel Shanghai/IUG-2, wobei auch er, wie Zakharova und Köh-
ler für Georgien, eine historische Entwicklung der jugendlichen Gruppen 
nachzeichnet und verschiedene Generationen unterscheidet. Er stellt fest, 
dass die erbitterten Kämpfe zwischen benachbarten Höfen der Vergan-



141 

genheit angehören und heute die Rivalitäten zwischen alten und zugezo-
genen Bewohnern im Vordergrund stehen. Die Identifikation mit einem 
Hof und mit der dem Hof zugehörigen Alterskohorte tritt in Schröders 
Beispielen immer mehr hinter neuen Beziehungen auf gesamturbaner 
Ebene zurück (Schröder 2010; Schröder 2011: 74-103, 245-278).  
Leider habe ich – auch weil ich als Frau nur begrenzten Zugang zur 
männlichen Sphäre des Hofes und der Institution der aperuthjun hatte – 
nicht genügend Material, um einen historischen Wandel der Nachbar-
schaften und der aperuthjuner (Bruderschaften) in Jerewan zu dokumen-
tieren. Mir scheint jedoch, dass der Hof in Bischkek, Tbilisi und Jerewan 
eine ähnliche Funktion erfüllte und erfüllt. In allen Fällen ist der Hof der 
Raum, in dem junge Männer sozialisiert werden.  
Ein genauerer Vergleich der ethnographischen Beispiele wäre interessant. 
Mein Eindruck ist, dass in Tbilisi und Bischkek die Exklusivität und das 
kämpferische Potential der Hof-Kohorten stärker betont werden – auch 
wenn das kämpferische Potential in den letzten Jahren insgesamt abge-
nommen hat. V.a. in Bischkek spielen außerdem offenbar ethnische Zu-
gehörigkeiten bei der Bildung von Cliquen eine Rolle.31 Dieser Aspekt ist 
in Jerewan schon allein deswegen nicht von Bedeutung, weil eine hohe 
ethnische Homogenität besteht.  
Sowohl Zakharova und Köhler als auch Schröder beschränken sich in 
ihren Studien auf die Beschreibung jugendlicher Akteure und Gruppen. 
In Jerewan ist auffällig, dass die aperuthjuner über das Jugendalter hin-
aus fortbestehen. In diesem Punkt erinnern mich die armenischen Bruder-
schaften an die japanischen, von Benedict beschriebenen, donen. Diese 
sind Gruppen von Gleichaltrigen gleichen Geschlechts, die schon in der 
Kindheit gebildet werden. Die donen-Beziehungen bleiben, so Benedict, 
ein Leben lang erhalten und überdauern alle anderen sozialen Bande, 
sogar die Beziehungen zur eigenen Frau (Benedict 2006 [1946]: 235). 
Auch die aperuthjun besteht fort. Sogar wenn einzelne Mitglieder umzie-
hen und verschiedener Wege gehen, z.B. heiraten oder beruflich Karriere 

                                                      
31Das bedeutet nicht, dass es auch zu Auseinandersetzungen zwischen den ethnisch ver-
schiedenen Gruppierungen kommt. Kirgisische und russische Cliquen betrachten sich laut 
Schröder als urbane Bewohner in einer Kategorie verbunden. Sie sind aber selten mitei-
nander befreundet und schließen sich nicht in gemischten Cliquen zusammen. Stattdessen 
respektieren sie sich gegenseitig als „Bekannte“ (Schröder 2010: 453-467).  



142 

machen. Auch bilden sich im fortgeschrittenen Alter, v.a. unter Rentnern, 
neue Gruppen, die sich aus neuen Nachbarschaften ergeben. Da die Mo-
bilität innerhalb Jerewans groß ist, sind die Alterskohorten nicht so starr 
wie in den Beispielen aus Tbilisi – und sie sind, nachdem sie entstanden 
sind, nicht mehr fest an den Hof gebunden. Gleichzeitig kann ein Hof 
neue Mitglieder integrieren, ist also nicht exklusiv.  
 
Einige meiner Informanten behaupteten, dass die Hof-Bruderschaften in 
Jerewan keine große Rolle mehr spielen würden. Im Verhältnis zu „frü-
her“ und zu anderen Regionen mag diese Aussage zutreffen. Mir, die ich 
solche männlichen Alterskohorten vorher nicht kannte, erschienen die 
Bruderschaften Jerewans jedoch auch noch heute sehr prägnant.  
Um ihre Bedeutung zu verdeutlichen, möchte ich an dieser Stelle einen 
jungen Mann (24) zitieren, der im Zentrum Jerewans aufgewachsen ist: 
 
„Nun, in Armenien ist es üblich, dass du [da] viele Freunde haben musst. 
[…] In Armenien ist es sehr üblich, dass man sehr viele Freunde hat. 
Nicht ein paar Freunde, sondern viele. Bekannte, könnte man sagen. 
Denn in Armenien kann man jede Frage von Freund zu Freund entschei-
den, nicht wahr?! Wenn du gute Freunde hast, kannst du gute Arbeit 
finden. […] Nun, wenn du viele und gute Freunde hast, dann wirst du, 
wie soll ich sagen… wirst du ein gutes Leben haben. […] In Armenien ist 
es sehr üblich für Freunde zu leben, für Freunde viel zu tun. Das ist im 
ganzen Kaukasus so. Für euch in Deutschland ist das Wichtigste die Fa-
milie. Bei uns ist das auch das Wichtigste. Aber wenn du irgendwo hin-
gehst, irgendwo aufs Land oder hierhin und dorthin, dann zu 90% mit 
den Freunden. […] Dieses Jahr bin ich mit der Familie nirgends hinge-
fahren. Mit meinen Freunden bin ich weggefahren. In den Urlaub bin ich 
mit meinen Freunden gefahren. […] Ich liebe meine Freunde SEHR. 
Deswegen (habe ich) so eine große Gesellschaft, nicht wahr?! Und das 
Wichtigste ist, dass ich [sowohl] solche Freunde habe, die schlecht le-
ben…[…] Wie soll ich sagen? In Armenien ist es nicht so… wenn ich 
Geld habe, bedeutet das nicht, dass ich eine höhere Kategorie bin. Man 
muss auch Freunde haben. Das ist das Wichtigste. Wenn du in Armenien 
auch noch so viel Geld hast, wenn du keine guten Freunde hast, wirst du 
in Armenien nicht normal existieren. Du kannst alles tun. […] Ich habe 



143 

einen Freund, der seit sechs Jahren nicht arbeitet. Er lebt vielleicht bes-
ser als wir alle, weil … In Armenien ist das so. Wenn er dein Freund ist, 
dann musst du ihm helfen. Nicht wichtig, ob es um Geld geht; nicht wich-
tig, um was es geht. Bei allem, wo es Probleme gibt. Ich weiß nicht, ich 
denke, dass ein Freund eine große Sache ist. Ein guter Freund, meine 
ich. Ein Bekannter ist so… man grüßt und geht vorbei. Wenn es dein 
wirklicher Freund ist, dann musst du mit ihm Freund sein. […] Ich rufe 
Bekannte nie einfach so an und sage: Ich habe diese und jene Probleme, 
könnt ihr sie lösen oder nicht? Ja, es kann sein, dass ich in so einer Situa-
tion einen Bekannten anrufe. Aber einem Freund sage ich: Du musst 
dieses Problem lösen! Dann interessiert mich auch nicht wie, weswegen 
und warum. Wenn ein Freund mich anruft und sagt, ich habe diese Prob-
leme, dann bedeutet das, dass ich das lösen muss. Wie, auf welchem Weg, 
das interessiert ihn nicht. Wenn er sich an mich wendet, dann bedeutet es, 
dass er mir vertraut. Das bedeutet, dass ich das tun muss.“ 
 
Als ich den gleichen jungen Mann frage, was die Freunde mit dem Hof 
zu tun hätten, gibt er folgende Antwort: 
 
„Nun, zuerst… bei uns in Armenien… ich weiß nicht… bei euch in 
Deutschland ist es nicht üblich, in den Hof zu gehen, nicht wahr? Ist das 
bei euch üblich? Bei uns, wenn ein Junge anfängt zu gehen… zu sprin-
gen… dann ist es bei uns in Armenien üblich, dass er in den Hof gehen 
muss… um im Hof zu spielen. Fußball oder ich weiß nicht was… einfach 
in den Hof gehen. Spielen. […] Wenn ein Mensch zwei Jahre oder drei 
Jahre alt ist, dann sagt man ihm: Geh in den Hof! Manche spielen Bas-
ketball, ich weiß nicht was, irgendetwas spielen sie… und wenn du jeden 
Tag in den Hof gehst… Das ist in Armenien üblich und das muss so sein, 
denke ich. Das Kind muss seine Energie loswerden. Die Leute versam-
meln sich, so lernen sie sich kennen. Das muss so sein, damit das Kind 
versteht, wie man in Armenien leben muss. Wenn du jeden Tag zu Hause 
bleibst…was soll das sein?! Wenn es alt genug ist, wird es mit den Leuten 
reden, sie kennenlernen… Wenn ein Kind zu laufen beginnt, dann muss es 
in den Hof gehen. Das ist zu 100% so. Das ist sogar so, wenn man ir-
gendwo zu Besuch ist, dass das Kind spielen gehen will, nicht wahr. 
Dann sagt man: Geh in den Hof: ‚gna hajath‘ (Geh in den Hof!). Es ist 



144 

nicht wichtig mit wem. Einfach nur spielen, damit man Bekannte hat, 
damit Energie verbraucht wird, spielen… Viel. Und davon kommen in 
Armenien viele Freunde. Von klein auf, von Kindesbeinen an.“ 
 
Wie an diesem Zitat deutlich wird, ist der Hof ein Ort der Sozialisation. 
Die Biographien der Mitglieder einer aperuthjun sind oft ähnlich, da man 
viele Lebenswege gemeinsam beschreitet. Man geht oft in die gleiche 
Schule, später häufig an die gleiche Universität und wählt mitunter – 
nicht zwingend – sogar die gleichen Berufe.  
Die Loyalität unter „Brüdern“ einer aperuthjun ist fast bedingungslos. 
Man verbringt nicht nur die Freizeit miteinander, sondern verteidigt ge-
meinsam die Schwestern und Cousinen, lässt sich gemeinsam auf Schlä-
gereien ein und verschafft sich gegenseitig Jobs und gute Geschäfte. Man 
unterstützt sich in allen Lebenslagen. Wenn man einen Autounfall hat, 
greift man zu allererst zum Telefon, um die aperuthjun zu informieren. 
Eine Telefonkette kommt ins Rollen, und die achperers lassen auf dem 
Arbeitsplatz – oder wo immer sie sich gerade befinden – alles stehen und 
liegen und eilen dem achper zu Hilfe. Die Männergruppen, die an Unfall-
stellen herumstehen und diskutieren, gehören in Jerewan zum alltäglichen 
Verkehrschaos. Einmal wurde ich Zeuge davon, wie ein achper in einer 
Blitzaktion seine aperuthjun aktivierte, um seine zahlungsunfähigen Mie-
ter zur Rede zu stellen. Innerhalb weniger Minuten waren alle achperers 
aus allen Enden der Stadt an die Wohnung des Mieters geeilt und stellten 
sich diesem drohend in den Weg.  
Auch bei finanziellen Problemen wendet man sich an die achperers statt 
an die əntanikh oder gar entferntere Verwandte. Mit den achperers steht 
man auf Augenhöhe, so dass es keine Geheimnisse und Peinlichkeiten 
geben muss, wie sie in den hierarchischen Verwandtschaftsbeziehungen 
aufkommen können. Das Leben scheint mit guten Freunden tatsächlich 
leichter. Eine Studentin definierte die aperuthjun mit einem einfachen 
Satz:  
 
„Wenn einem etwas passiert, dann kommen alle. Das ist ‚aperuthjun‘“. 
 
Auch Frauen pflegen Freundschaften. Allerdings wird Freundschaften 
zwischen Frauen weniger Bedeutung beigemessen. Eine andere Studen-



145 

tin, die ich am Lehrstuhl für Deutsche Sprache an der Brjussow Universi-
tät kennengelernte, erklärte mir den Unterschied:  
 
„Frauen können sich nicht helfen. Männer können das. Also ich kann z.B. 
einer Freundin helfen… Aber viele Frauen machen das nicht. Männer 
machen das immer“.  
 
Beste Freundinnen verlieren sich nach der Heirat, mit der oft ein Orts-
wechsel einhergeht, nicht selten aus den Augen. Für sie steht von diesem 
Zeitpunkt an die əntanikh im Vordergrund. In manchen Fällen werden sie 
streng vom eifersüchtigen Ehemann überwacht und müssen für „jeden 
Schritt“ in der Öffentlichkeit Rechenschaft ablegen.  
Freundinnen können Schul- und Studienfreundinnen, Verwandte oder 
auch Nachbarinnen sein. Doch als Frau trifft man sich nur in seltenen 
Fällen im Hof. Man besucht sich gegenseitig im tun beim Kaffeekränz-
chen oder geht gemeinsam aus.  
Dennoch gehören auch die Frauen gewissermaßen zum Hof (ihrer Väter, 
Brüder und Ehemänner). Die Frauen eines Hofes stehen unter dem Schutz 
der Hof-Männer. Jeder Fremde, der sich einem Hof oder den Frauen des 
Hofes nähert, wird von den Männern des Hofes abgewehrt oder zumin-
dest kontrolliert. Anderseits muss ein Mann, aber auch eine Frau, mit 
Belästigungen von Seiten der lokalen achperer rechnen, wenn er oder sie 
einen fremden Hof betritt. Es gibt die so genannten „ugloviki“ (russ.: 
угловики; Eckensteher)32. Dies sind, wie mir erklärt wird, „meist Ar-
beitslose“, die ihre Zeit damit verbringen, die Vorgänge und v.a. die 
Menschen, die sich im Hof zeigen, zu beobachten. So bleibt nichts unbe-
merkt, was in einem Hof geschieht. 
  
Neben den achperers (meinen Brüdern) der aperuthjun und den Freun-
dinnen gibt es in einer Nachbarschaft (harevanuthjun; armen.: հարևա-
նություն) auch ganz gewöhnliche Nachbarn, die harevaner (հարև-
աներ).  
                                                      
32Der Begriff „ugloviki“ (угловики) ist eine Wortbildung, die sich aus russischen Begrif-
fen zusammensetzt. Laut meiner Informantin ist der Begriff im armenischen Kontext ge-
bildet worden und wird so nur in Armenien gebraucht. Es ist so zusagen ein „armenisches 
Wort“, das sich russischer Begriffe bedient.  



146 

Gute Nachbarschaftsbeziehungen gehören in Armenien zum Selbstver-
ständnis, d.h., gelten als Nationaltugend und als erstrebenswert. Gute 
Nachbarschaftsbeziehungen sind ein Wert an sich.  
Als ich im Rahmen des bereits erwähnten Papers an der Armenischen 
Akademie der Wissenschaften meine Zweifel an den „guten armenischen 
Nachbarschaftsbeziehungen“ äußerte, wehte mir ein Sturm der Entrüs-
tung entgegen. Entgegen der Behauptung, dass in Jerewan die Nachbar-
schaft eine soziale Gruppe und Institution sei, bei der benachbarte Fami-
lien enge Beziehungen unterhalten und sich in allen Lebenslagen unter-
stützen und helfen, hatte ich in meiner eigenen Nachbarschaft festgestellt, 
dass meine Nachbarn untereinander nur wenige Kontakte pflegten. Mit 
der Zeit stellte sich heraus, dass die einzelnen Familien (von ca. 56 Fami-
lien, die in meinem 14-stöckigen Gebäude wohnen) im Durchschnitt etwa 
2-4 Nachbarfamilien besser kannten oder mit ihnen engere Beziehungen 
und Freundschaften unterhielten. Das Gerede und Misstrauen gegenüber 
Nachbarn schien mir eindeutig zu überwiegen.  
Natürlich kann ich von meiner Nachbarschaft nicht auf alle Nachbar-
schaften Jerewans schließen. Wahrscheinlich spielt auch das Alter einer 
Nachbarschaft eine Rolle. In meiner zweiten Nachbarschaft war eine 
hohe Fluktuation der Bewohner zu beobachten, was möglicherweise fes-
tere Beziehungen zu Nachbarn verhinderte.  
Doch Streitereien und Misstrauen zwischen Nachbarn kamen mir auch in 
anderen Kontexten sehr oft zu Ohren. Meine armenischen Kollegen ver-
suchten, mich vom Gegenteil zu überzeugen. Man erzählte mir Anekdo-
ten über Nachbarschaftsbeziehungen, z.B. von einer Nachbarschaft, in 
der einige Frauen ein geheimes Bordell betrieben und sich in den Pausen 
zwischen den Freiern gegenseitig zum Kaffeekränzchen besucht hätten. 
An der Wahrheit dieser Geschichte zweifelten selbst die Erzähler, doch 
sahen sie darin ein Symbol für den „wahren Charakter“ nachbarschaftli-
cher Bande.  
Ich glaube, dass die Diskrepanzen zwischen den Überzeugungen meiner 
Kollegen und Gesprächspartner und meinen Beobachtungen und Daten 
den Unterschied zwischen Wertideen und Praxis spiegeln. Genauso wie 
das Idealbild der „armenischen Familie“ von den realen əntanikh-Bei-
spielen abweicht, weicht die ideale Nachbarschaft von den realen Nach-
barschaften ab, in denen ich gearbeitet habe. Dies bedeutet nicht, dass die 



147 

ideale Nachbarschaftsbeziehung eine „Lüge“ ist. Sie ist ein Ideal, ein 
Wert, der ja tatsächlich auch mit einzelnen Nachbarn oder Nachbarsfami-
lien verwirklicht wird.  
 
Es ist auch möglich, dass die Intensität der Nachbarschaftsbeziehungen 
von den aktuellen Umständen und den politischen Ereignissen abhängig 
ist. Wie bereits erwähnt, verloren im Zuge der Urbanisierung, aber v.a. 
im Zuge der großen Krise in den 90er Jahren verwandtschaftliche Bezie-
hungen zu entfernten Verwandten, insbesondere zum entfernten Land, an 
Bedeutung. Neben einer immer stärkeren Konzentration auf den ən-
tanikh-Haushalt wurden dabei auch Nachbarn immer wichtiger. Die wirt-
schaftliche Not während der so genannten „schwarzen Jahre“ ließ neue 
kooperative Einheiten entstehen, zu der aus praktischen Gründen, so ent-
nahm ich es vielen Erzählungen, auch die Nachbarschaft gehörte. Da die 
Infrastruktur zusammengebrochen, der Kontakt zu entfernt lebenden Ver-
wandten fast gekappt und die alltägliche Not alleine nicht zu bewältigen 
war, war man, als der Staat und alle staatlichen Institutionen zusammen-
gebrochen waren, auf die Nachbarschaftshilfe angewiesen. 
In einem Aufsatz habe ich bereits von diesem Phänomen der Krise ge-
schrieben. Hier habe ich die ausgeprägte Zusammenarbeit und Gemein-
schaft der Nachbarn während der „schwarzen Jahre“ der 90er mit der von 
Turner beschriebenen „Communitas“ der Initianden während der „limi-
nalen Phase“ in Übergangsritualen („rites de passage“) (Van Gennep 
1986 [1909]: 15, 21; 29; Turner 1964; Turner 1967; Turner 1968; Turner 
1989 [1969]: 94; 101-109) verglichen (Fehlings 2012). Für Turner tritt 
die „Communitas dort auf, wo Sozialstruktur nicht ist“ (Turner: 1989 
[1969]: 124). Ebenso war es mit der „Communitas“ der Nachbarschaft, 
als staatliche und verwandtschaftliche Netzwerke im Chaos des Kara-
bach-Krieges, der Unabhängigkeit und des politischen und wirtschaftli-
chen Zusammenbruchs kollabierten. Um das Leben des Einzelnen und 
der Gruppe zu sichern, wurden in dieser Situation Lebensmittel geteilt, 
und, um Energie zu sparen, gemeinsam gekocht.  
An die „schwarzen Jahre“ erinnert man sich als an eine schlimme Zeit. 
Gleichzeit haben einige meiner Gesprächspartner auch nostalgische Erin-
nerungen, die meist mit der Nachbarschafts-„Communitas“ dieser Jahre 
zusammenhängen. Wenn der Strom ausfiel, versammelte man sich vor 



148 

einem mit einem Generator betriebenen Fernsehgerät. Weil es keine Ar-
beit oder sonstigen Beschäftigungen gab, traf man sich zu Karten- und 
Brettspielen und erzählte sich Geschichten und Anekdoten. Da die Auf-
züge nicht funktionierten, lief man sich ständig in den Treppenhäusern 
über den Weg, wo man den neuesten Tratsch und wichtige Informationen 
austauschte (z.B. wann und wo gibt es Strom, Wasser und Brot) (Fehlings 
2012). 
 
Die Hilfsbereitschaft unter Nachbarn und die Qualität der Nachbar-
schaftsbeziehungen scheinen seit der Krise wieder nachgelassen zu ha-
ben. Ich möchte hier einen z.T. bereits in Die Postsowjetische Stadt: Aus-
handlungsprozesse im Südkaukasus (Kaschuba & Krebs & Pilz 2012) 
veröffentlichten Interviewausschnitt (Fehlings 2012) wiedergeben, in 
welchem eine Freundin die nachbarschaftlichen Beziehungen während 
und nach der Krise gegenüberstellt. Hierbei wird deutlich, dass sie einen 
negativen Wandel beklagt:  
 
„Das Dach ist schon so alt und wir haben immer Probleme damit. […] 
Jetzt wollte eine Familie vom unteren Stock eine Antenne für den Fernse-
her auf dem Dach installieren. Wir haben gesagt, sie sollen warten und 
das nur machen, wenn wir zu Hause sind. Es gibt da so Stellen, wo das 
Dach sehr schlecht ist. Wenn man da was macht, kommt das Wasser zu 
uns rein. Sie haben nicht gewartet. […] Es hat die ganze Nacht geregnet 
und jetzt habe ich einen großen Fleck in meinem Zimmer. […] Ich war 
sehr böse auf die Nachbarn. Wenn sie etwas machen wollen, dann sagen 
sie, dass das Dach allen gehört, aber wenn wir reparieren müssen, dann 
sagen sie, dass das unser Problem ist und wollen kein Geld geben. […] 
Jetzt haben sie (eine Firma) uns ein Licht, das automatisch angeht, im 
Haus installiert. Sie haben das umsonst gemacht und im Monat muss 
jeder 50 Dram [für den Strom] bezahlen. Die Leute machen das nicht. 
[…] Ich war wirklich böse. Wir haben so lange mit den Leuten gelebt und 
sind schon so lange Nachbarn. Wir waren immer gute Nachbarn und jetzt 
das! Die Leute sind so komisch geworden. Ich bin 2002 nach Deutsch-
land gegangen und 2007 zurückgekommen. In dieser kurzen Zeit haben 
die Leute sich so verändert. Ich verstehe das nicht. […] Ich habe gedacht, 
ich komme aus Deutschland zurück nach Armenien und alles wird gut. 



149 

Ich habe Verwandte, viele Bekannte und Freunde. Aber das war nicht so. 
Die Leute, von denen ich früher viel Gutes gedacht habe, sind ganz ande-
re Menschen geworden. Sie sind eifersüchtig und hochnäsig. […] Nur 5 
Jahre und alles war anders. Jetzt gibt es für mich zwei Teile in meinem 
Leben: Vor Deutschland und nach Deutschland. Ich habe eine Sendung 
gesehen, da haben sie gesagt, dass das von der Krise kommt. Ich war da 
ein Kind und habe das nicht so mitbekommen. Aber für meine Eltern war 
das sehr schlimm. Wir hatten in der Zeit keine gute psychologische Be-
treuung und man sagt, dass sich deswegen viele Menschen verändert 
haben. Von diesem Stress. Jetzt wird alles wieder besser. Aber die Leute 
sind so“.  
 
Am ehesten lassen sich armenische Nachbarschaften vielleicht mit der 
Institution der orientalischen Mahalla vergleichen. In Abgrenzung zur 
Mahalla lassen sich ihre Charakteristika feiner und eindeutiger herausar-
beiten.  
Der Begriff der Mahalla, Mahallya oder Mohalla stammt aus dem Arabi-
schen. Man bezeichnet damit einen Distrikt, ein Viertel oder eine Nach-
barschaft33, die v.a. im Nahen34 und Mittleren Osten35 auch eine Verwal-
tungseinheit bildete und bildet, so z.B. im osmanischen Reich, wo sie 
(türkisch: Mahalle) auf der Gemeinde- und Regierungsebene durch den 
so genannten Muktar repräsentiert wurde36 (Lapidus 1967: 85-95; Wirth 
2000: 338-358; Massicard & Trevisani 2000: 206; vgl. Bertram 2008: 
251). Lapidus beschreibt die Mahalla (bzw. mahallāt, hārāt und akhtāt) 
als „closely knit and homogeneous communities“ (Lapidus 1967: 85). 
Seine Definition lautet: 
 
„Thus many urban quarters were small, integrated communities. By qua-
si-physical isolation, close family ties, ethnic or religious homogeneity, 
strong group solidarity, economic and administrative unity, and spokes-
                                                      
33Hier wird deutlich, dass die von Smith vorgenommene Trennung von „Nachbarschaft“ 
und „Distrikt“ (Smith 2010: 137-139) nicht eindeutig vorgenommen werden kann.  
34Ehemaliges Osmanisches Reich, v.a. Türkei und Ägypten.  
35Iran und Südasien.  
36Zur Geschichte der Mahalla in Zentralasien, v.a. in Usbekistan, s. Sievers (2002: 103-
118). Beschreibungen der osmanischen und orientalischen Formen finden sich z.B. bei 
Betram (2008), Wirt (2000) und Lapidus (1967). 



150 

man elites, they were analogues of village communities inside the urban 
agglomeration” (Lapidus 1967: 95). 
 
Abramson MacKenzie definiert die usbekische Mahalla in Kokand als 
einen physischen Raum, ein soziales Netzwerk und als Untereinheit einer 
administrativen Struktur.  
Den physischen Raum der usbekischen Mahalla bilden, wie die armeni-
schen Nachbarschaften, einige nah aneinander gelegene Häuser (Abram-
son MacKenzie 1998: 146; Sievers 2002: 96-98). Nur der architektoni-
sche Stil der Bauten und die durch den Städtebau festgelegten Straßen, 
Plätze und Dimensionen unterscheiden sich, wobei man mit der klassi-
schen Mahalla ein enges Gassengewirr und eng aneinandergedrängte 
Häuser mit Gärten und Höfen assoziiert – wie sie wahrscheinlich auch im 
„alten Jerewan“ existiert haben (Massicard & Trevisani 2000: 208; Liu 
2007: 76-8037). Die heutigen armenischen Nachbarschaften sind dagegen 
kleiner, aber großzügiger angelegt.38 Meist umfassen sie nur die Häuser, 
die sich um einen einzigen Hof gruppieren.  
Die Aufgabe der besedkas (Sitzgelegenheiten) erfüllen in der Mahalla die 
Teehäuser, die meist am Eingang einer Mahalla-Nachbarschaft platziert 
sind. Hier treffen sich die Männer, trinken Tee, spielen Schach oder nardi 
und tauschen Informationen aus (Abramson MacKenzie 1998: 148).  
Kein Fremder gelangt unbemerkt in die Mahalla hinein, und wie in Ar-
menien haben Frauen in einer fremden Nachbarschaft mit Belästigungen 
von Seiten der lokalen Männer zu rechnen (Abramson MacKenzie 1998: 
149). Die soziale Kontrolle ist in der Mahalla ähnlich hoch. Von den 
Bewohnern wird erwartet, dass sie sich an den allgemein anerkannten 
Moral- und Verhaltenskodex halten (vgl. Sievers 2002: 100; Liu 2007: 

                                                      
37Liu beschreibt eine überwiegend von Usbeken bewohnte Mahalla in der südkirgisischen 
Stadt Osh.  
38Dies liegt v.a. daran, dass das heutige Jerewan das Ergebnis russischer und sowjetischer 
Stadtplanung ist. Das mittelalterliche Jerewan war eine orientalische Stadt mit, wie man 
auf alten Fotografien sehen kann, engen Straßen, Gassen, Häusern und Höfen. Dieses mit-
telalterliche Jerewan mag in mancher Hinsicht den zentralasiatischen Altstädten Samar-
kands und Bukaras geähnelt haben – nur dass Jerewan im Vergleich zu diesen Städten 
tiefste Provinz war. Die neueren Vororte der sowjetischen Stadtteile Zentralasiens und des 
Kaukasus, wie sie seit den 70er Jahren gebaut wurden, unterscheiden sich – meines Er-
messens – kaum.  



151 

77-78; Rasanayagam 2009: 103). Mit der sozialen Kontrolle ist in der 
Mahalla, wie in der armenischen Nachbarschaft, Angst vor übler Nachre-
de verbunden.  
Gleichzeitig bedeutet die Mahalla Sicherheit. So beschreibt Rasanaya-
gam, der folgende Aussage eines Informanten aus Samarkand zitiert, die 
Mahalla als soziale Gruppe, die als Erweiterung der Familie und des als 
Wirtschaftseinheit definierten Haushaltes betrachtet werden kann:  
 
„Around each person, the first cover is the family and family property. 
The second cover is the mahalla and the mahalla property”(Rasanayagam 
2009: 113). 
 
Abramson MacKenzie beschreibt, genau wie Liu (Liu 2007: 77) und Ra-
sanayagam, die Funktion der Mahalla als geschützten, privaten Raum: 
 
„Ideally, the mahalla functions to protect the privacy, social harmony, 
and character of its residents from the outside world – to build and to 
maintain community relations and structure” (Abramson MacKenzie 
1998: 164). 
 
Ich möchte behaupten, dass dies nicht oder nur selten für die armenische 
Nachbarschaft zutrifft. Als semiöffentlicher Raum bietet die armenische 
Nachbarschaft zwar eine gewisse Intimität und Sicherheit, ist aber bereits 
ein Schritt in die öffentliche Sphäre, in der man nicht mehr den Schutz 
erwarten kann, der im tun gewährleistet ist. Hierin ähnelt die armenische 
Nachbarschaft wahrscheinlich vielen sowjetischen und postsowjetischen 
Nachbarschaften, z.B. der von Schröder untersuchten Nachbarschaft in 
Bischkek, deren Beschreibung auf Jerewan übertragen werden kann:   
 
„[…] the ‘own’ yard was a private place because their apartments were 
located close by, and because the relation to kin, friends and well-
acquainted neighbours overlapped in these places. On the other hand, the 
yards were public, because what happened in the yard was visible for the 
other inhabitants of the neighborhood. The yards [of Shanghai] were 
quite open spaces and there were few spots that were hidden from view. 



152 

Therefore, whatever occurred in the yard might have quite easily become 
a subject for the latest neighbourhood gossip” (Schröder 2012: 98-99). 
 
Man könnte also behaupten, dass die armenische Nachbarschaft eine sehr 
viel weniger eingeschworene Gemeinschaft als die klassische Mahalla 
ist. Zugleich herrschen in der armenischen Nachbarschaft und in der us-
bekischen Mahalla offensichtlich ähnliche Regeln und Wertvorstellun-
gen. Dies betrifft z.B. den Wert der Gastfreundschaft (vgl. Abramson 
MacKenzie 1998: 174). Auch die Vorstellungen von Ehre und Schande, 
die Bedeutung der Familie, von Alter und Geschlecht sowie das Miss-
trauen gegenüber Fremden sind in der armenischen Nachbarschaft und 
der usbekischen Mahalla nicht unähnlich.  
Die größte Abweichung bei der Definition der Mahalla und der armeni-
schen Nachbarschaft ist die Institutionalisierung der Mahalla als (autar-
ke) administrative Einheit. Im osmanischen Reich galt die Mahalle, wie 
bereits erwähnt, als kleinste Verwaltungseinheit der bürokratischen Or-
ganisation des Reiches, und in Usbekistan erfüllte die Mahalla schon 
immer wichtige Verwaltungsfunktionen, die in letzter Zeit von staatlicher 
Seite gefördert werden.39 Wie Abramson MacKenzie zusammenfasst:  
 
„The mahalla has become a centerpiece of a state-sponsored movement 
invoking “self-governance”, “self-sufficiency”, and the need to restore 
“traditional”, yet “progressive” morality and values to society” (Abram-
son MacKenzie 1998: 187-188). 
 
Einerseits ist die zeitgenössische usbekische Mahalla autark, andererseits 
ist sie ein Rädchen im neuen administrativen Apparat Usbekistans. Oft 
verwendet hier heute der Staat die Struktur der Mahallas für seine Propa-
ganda, den Wahlkampf und um Kontrolle und Macht auszuüben. So wird 
die Mahalla-Struktur für das Einziehen der Steuern, anderer Abgaben 

                                                      
39Nach der Unabhängigkeit kam es im Zuge des „nation building“ wie in vielen anderen 
postsowjetischen Staaten in Zentralasien und im Kaukasus zu einer Rückbesinnung auf 
alte Werte und Regeln der Vergangenheit. In diesem Zusammenhang erlebte auch die Ma-
halla eine staatlich geförderte Renaissance, wobei sich der usbekische Staat selbst als eine 
Mahalla, eine große solidarische Gemeinschaft, präsentiert (Rasanayagam 2009: 107; 
Massicard & Trevisani 2000: 206-10739). 



153 

und die Einberufung in den Militärdienst genutzt. „Bottom up“- und „Top 
down“-Verfahren werden dabei vermischt (Rasanayagam 2009: 106-108; 
Rasanayagam 2011: 49-58; Abramson MacKenzie 1998: 207-208; Sie-
vers 2002: 118-122; Massicard & Trevisani 2000: 210). Seit 1992 über-
nehmen offizielle Mahalla-Komitees die Aufgaben der früheren oq 
sokols (Ältestenräte)40.  
Dennoch sind die Mitglieder der Komitees keine staatlichen, sondern 
lokale Vertreter der Nachbarschaft. Zu ihren Aufgaben gehören die Ver-
antwortung für die Gesundheit und Ausbildung der Bewohner, die Hilfe 
für Bedürftige, die Etablierung und Organisation wirtschaftlicher, sozia-
ler, kultureller und moralischer Beziehungen etc. (Abramson MacKenzie 
1998: 189).41  

                                                      
40In vorsowjetischer Zeit hatte die Mahalla ihre eigene Verwaltung und ihre eigenen 
Oberhäupter, die oq sokol oder aksakal (Weißbärte), die sich für die Gemeinschaft ein-
setzten, für sie sprachen und Entscheidungen trafen. Die oq sokol oder aksakal verdienten 
sich ihre Autorität durch ihr Alter und ihre Weisheit. Sie repräsentierten traditionell den 
Geist und die Moral der Mahalla und kümmerten sich um das Funktionieren der Gemein-
schaft, also auch um soziale Probleme. Sie waren für das Wohl der Armen, der Waisen-
kinder und der Alten verantwortlich und sorgten für Recht und Ordnung. Bis heute spielen 
die oq soqol in den informellen Mahallas, wie sie laut Rasanayagam in kleineren Städten 
wie z.B. in Pakhtabad fortbestehen, eine große Rolle. Die informellen Mahallas stehen 
hier in enger Beziehung mit den lokalen Moscheen und Mullahs, während in den staatlich 
geförderten Mahallas offizielle Autoritäten, d.h. Staatsdiener (rais) einem offiziellen Ma-
halla-Komitee (kendash) vorsitzen, das von den Moscheen unabhängig agiert (Rasana-
yagam 2011:51; Rasanayagam 2009: Sievers 2002: 100-102). Den Repräsentanten der 
formellen Mahallas stehen Büroräume zur Verfügung, und sie werden für ihre Dienste 
vom Staat mit einem kleinen Gehalt entlohnt (Massicard & Trevisani 2000: 208) V.a. in 
der Provinz existieren informelle und formelle Mahallas nebeneinander. In Großstädten 
wie Samarkand gibt es laut Rasanayagam sogar nur formelle Mahallas, die oft nur für die 
Bewohner der älteren Stadtteile eine soziale Funktion erfüllen. Hier stehen die formellen 
Mahallas aber für ähnliche Ideale wie die informellen und traditionellen Mahallas (Ra-
sanayagam 2011: 56-58). 
41Die Mahallas der neuen Viertel und Vorstädte entsprechen auch in Usbekistan oft nicht 
mehr diesem Ideal und haben für die Bewohner selten die erwünschte soziale Bedeutung, 
die den Wert der Mahalla ausmacht. Sie existieren häufig ausschließlich als formelle 
administrative Einheiten, deren offizielle Vertreter nur Aufgaben erfüllen, die früher vom 
sowjetischen Schek (russ.: ЖЭК)41 übernommen wurden, wie z.B. die Registrierung der 
Bewohner und die Erteilung von Aufenthalts- und Arbeitserlaubnissen (Rasanayagam 
2011: 55). 



154 

Die armenische Nachbarschaft ist, im Gegensatz zur Mahalla in Usbekis-
tan, keine beständige administrative und soziale Institution. Abgesehen 
von einer losen nachbarschaftlichen Solidarität bringt sie keine gemein-
schaftliche Aktion hervor. Dies mag früher, im orientalischen Hin Jere-
van, anders gewesen sein. Ältere Menschen behaupten, dass die Höfe 
selbst in der frühen Sowjetzeit noch eine stärkere Gemeinschaft bildeten. 
Heute ist die armenische Nachbarschaft weder organisiert noch selbst-
verwaltet, noch vertritt sie gemeinsame Interessen.  
Es gibt einzelne Personen, die in einer armenischen Nachbarschaft die 
Funktion eines Hausmeisters übernehmen. Diese Personen sammeln Kla-
gen der Bewohner und melden Schäden im Treppenhaus, im Lift oder auf 
dem Dach bei den zuständigen Behörden. Eventuell beauftragen sie im 
Namen der Gemeinschaft einen Handwerker für Reparaturen an den ge-
meinsamen Nutzflächen. Sie sehen sich aber nicht als Hüter der Gemein-
schaft. Alles, was über die genannten Probleme hinausgeht, liegt in der 
privaten Verantwortung der əntanikh-Familien, solange es den eigenen 
Hausstand betrifft, oder in der Verantwortung des Staates, wenn es um 
den öffentlichen Raum geht.  
Hier ist deutlich, dass die Entscheidungs- und Handlungsprozesse in einer 
armenischen Nachbarschaft nicht nach dem „Bottom up“-Prinzip entste-
hen (vgl. Smith 2010: 137; 150-151). Die armenische Nachbarschaft ist 
aber auch keine offizielle, administrative Einheit wie ein Distrikt oder die 
neuen Vorort-Mahallas der usbekischen Großstädte. Als administrative 
Struktur besteht eine Nachbarschaft nur insofern, dass einzelne Verwal-
tungsbehörden, die Block- und Wohnungsverwaltungen oder ein Kondo-
minium, für einzelne Häusergruppen und somit für einzelne oder mehrere 
Nachbarschaften zuständig sind, die noch nicht einem Distrikt entspre-
chen.  
 
Die nächste Verwaltungsebene ist bereits die des „Distrikts“ (armen.: 
vartschakan schrdschan). Jerewan ist in zwölf administrative Distrikte 
(Achapnyak, Avan, Arabkir, Davtashen, Erebuni, Kentron, Malatia Se-
bastia, Nor Nork, Nork Marash, Nubarashen, Shengavit, Quanaqer 
Zeytun) aufgeteilt, die dementsprechend groß sind.42  
                                                      
42Yerevan municipality: “Administrative districts of Yerevan”. URL: http://www.yere-
van.am/main.php?lang=3&page_id=117 (05.02.2012). 

http://www.yerevan.am/main.php?lang=3&page_id=117
http://www.yerevan.am/main.php?lang=3&page_id=117


155 

Solche Distrikte unterstehen zwar der Stadtverwaltung Jerewans, haben 
aber eigene „Distrikt-Bürgermeister“, die allerdings nicht mit den oq 
soqol oder den Mahalla-Komitees verglichen werden können. In Armeni-
en besteht keine oder fast keine persönliche Beziehung zwischen einer 
Nachbarschaft oder einem Distrikt und einer zuständigen Verwaltung. Im 
Gegensatz zu den oq sokol oder Mahalla-Komitees repräsentierten die 
Behörden nicht den „Geist und die Moral der Nachbarschaft“ („bottom 
up“), sondern ausschließlich den Staat („top down“), der eine abstrakte 
Größe bleibt. Sogar die offiziellen rais und staatlich initiierten Mahalla-
Komitees („bottom up“ vermengt mit „top down“) sind sehr viel stärker 
in der Nachbarschaft verwurzelt, als dies die armenischen Beamten sind.  
Die Identifikation der Bewohner mit einem Distrikt ist nur eine lose Zu-
ordnung. Bestimmte Distrikte stehen in einem guten Ruf, und in diesem 
Fall ist man stolz, in diesem Distrikt zu leben. Für das alltägliche Leben 
hat der Distrikt für den Einzelnen jedoch kaum Bedeutung.  
Mir ist zu Ohren gekommen, dass Distrikte für kriminelle Netzwerke 
relevant sind, wobei verschiedene „Klans“ und „Bandenchefs“ ihre Ein-
flusssphäre und Territorien nach „Distrikten“ abstecken sollen. Mir ist 
nicht klar, ob diese „kriminellen Distrikte“ den Verwaltungseinheiten von 
Distrikten entsprechen. Während der Bürgermeisterwahlen für Jerewan 
erzählten mir einige Bekannte, dass in einzelnen Nachbarschaften und 
größeren Distrikten über „Verbindungsleute“ Gelder für die Wahl be-
stimmter Kandidaten geboten wurden. Auch bei meinem letzten Besuch 
2012, unmittelbar vor den Präsidentschaftswahlen, war diese Praxis all-
gemeines Gesprächsthema. Die Methode der Geldvergabe könnte ein 
Hinweis für eine solche „kriminelle“ Übernahme eines Distriktes sein. 
Wurden während der Bürgermeisterwahlen in den Nachbarschaften und 
Vierteln, die in diesem Kontext zu Wahlbezirken wurden, nicht die er-
wünschten Wahlergebnisse erzielt, mussten die Beträge – wenn man sich 
nicht kollektiv der Rache aussetzen wollte – kollektiv zurückerstattet 
werden. Wer damals die „Verbindungsleute“ waren, ist unklar. „Irgend-
ein Nachbar“, wurde mir gesagt. Also kann man wahrscheinlich auch in 
diesem (kriminellen) Zusammenhang nicht von einer institutionalisierten, 
funktionierenden und zuverlässigen Koordination der Nachbarschaftsinte-
ressen sprechen. Auch sahen sich viele Nachbarn trotz des gebotenen 
Geldes nicht gezwungen, sich an die „Empfehlungen“ zu halten.  



156 

Die Nachbarschaften und Distrikte können deswegen wahrscheinlich 
nicht ganz so einfach wie in den usbekischen Beispielen instrumentali-
siert werden. Nur ausgewählte, persönliche Netzwerke, die natürlich in 
der Nachbarschaft entstehen, führen zu Solidarität und im politischen 
Kontext zu Loyalität.  
Auch im Sinne einer Glaubensgemeinde bildet eine armenische Nachbar-
schaft keine Gemeinschaft. Zu einer klassischen Mahalla gehörte – zu-
mindest in Usbekistan – eine Moschee. Die Mahalla-Nachbarschaft ist 
traditionell die Gemeinde, die an die Moschee und die lokalen religiösen 
Führer gekoppelt ist. Die Gemeinde feiert und begeht deswegen gemein-
sam religiöse Feste und Riten, z.B. Lebenszyklusriten wie Hochzeiten, 
Beschneidungen und Bestattungen, das Neujahrsfest Navruz oder neuer-
dings nationale Feiertage. Auch heute spielen der Islam und islamische 
Werte in Mahallas, auch wenn die formellen Mahallas administrativ und 
finanziell von den Moscheen unabhängig sind, eine große Rolle und sind 
mit dem Konzept der Mahalla und ihrer muslimischen Identität verbun-
den (Rasanayagam 2011: 56-58; Liu 2007: 79-80).  
Ich möchte behaupten, dass die armenische Kirche diesen intimen Platz 
in der Nachbarschaft noch nie innegehabt hat, worauf allein die verhält-
nismäßig geringe Zahl der Kirchen in Jerewan hinweist. Auch Familien-
feste oder säkulare Feiertage werden nicht zuerst mit den Nachbarn be-
gangen43.  
 
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die armenische Nachbarschaft 
viel kleiner und sehr viel weniger institutionalisiert ist als die Mahalla. 
Sie bringt soziale Gruppen, Freundschaften und Bruderschaften hervor, 
ist aber selbst keine feste soziale und sozial handelnde Einheit. Letztlich 
ist dafür die Kluft zwischen der privaten Sphäre der əntanikh und der 
bereits öffentlichen Sphäre der Nachbarschaft zu groß. Die sozialen Be-
ziehungen sind schon nicht mehr eng genug, die Interessen von Nachbarn 
zu verschieden, wobei die Hausschwelle die eigentliche Grenze zur 
„feindlichen Welt“ darstellt.  
Dies mag in einer anderen, vorsowjetischen Zeit anders gewesen sein. In 
Giumri, das zur Zarenzeit Hauptstadt war, aber auch eine lange vorzaris-
                                                      
43Eine Ausnahme scheinen Bestattungen zu sein, bei denen Nachbarn eine große Rolle 
spielen, zu den Gästen zählen und den Sarg tragen. 



157 

tische Geschichte hat, werden Nachbarschaften und ganze Stadtviertel 
majla (մայլա) genannt. Diese majlas weisen allein schon in ihrer materi-
ellen Struktur größere Ähnlichkeiten mit den traditionellen Mahallas auf 
als die neueren Stadtviertel Jerewans. Dies ist nicht erstaunlich, da hier 
das türkisch-orientalische Erbe noch präsenter ist. Man könnte also ver-
muten, dass es auch im alten Jerewan eine Tradition gab, die der Mahalla 
näher war. Dies ist allerdings nur Spekulation. 
 

3.8 Zusammenfassung und Ausblick 
In einem Modell, das der räumlichen Realität nahe kommt, könnte man 
die urbanen Räume, die darin befindlichen Architekturen und Gebäude 
sowie die darin verkörperten Beziehungen als konzentrische Kreise mit 
verschiedenen Radien oder als Spirale um den Mittelpunkt des „ein-
schließenden Hauses“ darstellen. Jeder Raum kann dabei einer sozialen 
Gruppe bzw. Beziehungsart zugeordnet werden. 
Das „einschließende Haus“ entspricht dabei dem tun, das die intimsten 
Beziehungen und damit verbunden die höchsten kulturellen Werte der ən-
tanikh-Familie repräsentiert.  
Der Raum, der sich direkt an das tun anschließt, wäre dann der Raum der 
Nachbarschaft. Aus der räumlichen Nachbarschaft gehen wichtige soziale 
Beziehungen wie die der aperuthjun hervor, die hoch bewertet werden. 
Dennoch gehört die Nachbarschaft schon zum öffentlichen Raum, der als 
zunehmend gefährlich und chaotisch wahrgenommen wird, was sich auch 
in seiner physischen Erscheinung zeigt.  
Auf den Hof und die Nachbarschaft folgen räumliche Einheiten wie das 
Viertel bzw. der Distrikt – und schließlich der gesamte Stadtraum, der 
alle anderen Räume in sich vereint. Diese Räume befinden sich in einem 
zunehmenden physischen Abstand zum tun, wobei simultan die Dichte, 
Nähe und Qualität der sozialen Beziehungen abnimmt. Liu spricht in 
diesem Zusammenhang von so genannten „hierarchies of intimacy“:  
 
„[…] spatial hierarchies organize everyday activities and socialization 
into graded domains of intimacy or formality“ (Liu 2007: 77). 
 



158 

Die größte Intimität besteht, wie schon mehrfach festgehalten, innerhalb 
der əntanikh und dem tun. An zweiter Stelle stehen vielleicht die Bezie-
hungen der aperuthjun, die mit dem Hof und der Nachbarschaft assoziiert 
werden, und die der azguthjun, barekamuthjun und chnami, die nicht 
unbedingt an einen bestimmten physischen Raum geknüpft sind, da die 
Verwandten sehr verstreut leben.  
In diesem Kontext könnte man von Netzwerken sprechen, die als un-
sichtbare Fäden über die Stadt, Armenien und die ganze Welt gespannt 
werden. Ich möchte dennoch auch diese Beziehungen in ihrer räumlichen 
Bedeutung erfassen. Dort, wo azguthjun, barekamuthjun und chnami 
leben, bilden sie räumliche Inseln der Intimität, in denen man sich anders 
und freier bewegt als in den Räumen, in denen man niemanden kennt. 
Die Zwischenräume zwischen diesen Inseln werden so zu (öffentlichen) 
Transiträumen, während man sich hauptsächlich in den Räumen mit einer 
hohen Beziehungsdichte und Intimität zu bewegen versucht. Auch Freun-
de, Bekannte, Studien- und Arbeitskollegen, zu denen intensivere soziale 
Beziehungen bestehen, konstituieren Räume mit einer relativ hohen Inti-
mität, wie z.B. den Studien- oder Arbeitsplatz. Diese Räume sind vertraut 
und bieten im Vergleich zum öffentlichen Raum, in dem eine hohe Ano-
nymität herrscht, Geborgenheit.  
Im öffentlichen Raum ist bereits der Staat der Hausherr und nicht mehr 
jeder Einzelne ein enger Verwandter oder Freund. Nicht jeder ist 
barekam, nicht jedem wünscht man bari, Gutes. In zunehmenden Ab-
stand zum tun wächst die Rücksichtslosigkeit, Unfreundlichkeit und 
Gleichgültigkeit, kurz gesagt, wenn Öffentlichkeit ins Spiel kommt, wer-
den Werte unter der Aufsicht des aktuellen Staates ins Negative umge-
kehrt. Dies lässt sich vereinfacht wie folgt darstellen: 



159 

 
 
Darstellung II: Staffelung sozialer Beziehungen und Räume 
 
 
Diese Darstellung ist natürlich kein ideales Abbild der Wirklichkeit. Die 
sozialen Räume haben nicht unbedingt feste und sichtbare Grenzen. Auch 
verschiedene Beziehungskategorien sind nicht starr und können sich z.B. 
überschneiden. So kann etwa ein Arbeitskollege gleichzeitig auch ein 
achper sein oder zu den chnami gehören. Fast alle Kombinationen wären 
denkbar. Abgesehen davon kommt es immer auch auf den Kontext an, 
auf welcher Ebene man sich – nach dem Prinzip von Fusion und Fission – 
mit einer sozialen Gruppe identifiziert. Auch wechselt die Zuordnung von 
Individuen zu bestimmten Räumen, z.B. wenn jemand umzieht oder den 
Arbeitsplatz wechselt. Dies ändert aber nichts an der Idee und Vorstel-
lung von bestimmten Räumen und den damit verbundenen Beziehungen, 
die entsprechend bewertet werden. Der öffentliche Raum wird dabei im-
mer als das Gegenteil des privaten Raums gedacht, wobei das Ideal des 
privaten Raums als tun vorgestellt wird.  
 



160 

Betrachtet man nun das „einschließende Haus“ als Verkörperung der 
höchsten gesellschaftlichen Werte, die in anderen Räumen nachgeahmt 
oder negiert werden, so kann man die Darstellung umkehren.  
Das „einschließende Haus“ fasst dann alle anderen Räume zusammen, 
die in Hinsicht auf ihre „Wertigkeit“ in gewisser Weise nur Teile oder 
Teilmengen des tun sind: 
 

 
 
Darstellung III: Staffelung der an Beziehungen geknüpften Werte 
 
 
Mit ihren unterschiedlichen Relationen zum „einschließenden Haus“ 
bilden die urbanen Räume und die dort befindlichen Häuser und Bau-
strukturen wie z.B. das Haus, das Gebäude, der Hof, die Nachbarschaft 
und der Distrikt, ein hierarchisches System (im Sinne Dumonts). Der 
Platz eines Raumes, eines Hauses, eines Gebäudes und einer Baustruktur 
innerhalb der Hierarchie zeigt sich u.a. an der physischen Verfassung und 
Pflege. Das tun ist dementsprechend sauber und gepflegt, während die 
Höfe, Korridore und Treppenhäuser einer Nachbarschaft bereits vernach-
lässigt, schmutzig und hässlich wirken. 



161 

Den bisher vorgestellten Räumen folgen noch weitere Räume, die sich 
ebenfalls in Bezug auf das „einschließende Haus“ klassifizieren und hie-
rarchisch einordnen lassen. Solche Räume sind z.B. die Universität oder 
der Arbeitsplatz.  
Der Raum, der alle anderen Räume einschließt und gleichzeitig in der 
Wertehierarchie am weitesten vom „einschließenden Haus“ entfernt 
scheint, ist – wie bereits deutlich wurde – die Stadt Jerewan als Gesamt-
heit. Die Stadt als Ganzes wird mit anonymen Beziehungen und der staat-
lichen Obrigkeit und Elite assoziiert. Diese stellen offenbar den Antipol 
zu den im tun repräsentierten sozialen Beziehungen und kulturellen Wer-
ten dar. Doch auch die Stadt als Gesamtheit lässt sich in hierarchisch 
gestaffelte Baustrukturen aufteilen, wie schon an der Klassifizierung der 
oben genannten Gebäude deutlich wurde. Diese Gebäude und Baustruktu-
ren werden wiederum sozialen Gruppen zugeordnet, die mit dem öffentli-
chen Raum assoziiert werden.  
Im Folgenden möchte ich von den Häusern und Baustrukturen der Stadt 
als Gesamtheit sprechen. Dabei ist wieder das tun als Vergleichs- und 
Richtwert, als „einschließendes Haus“, mitzudenken. 



162 

4. Die Stadt, das „tun“ (Haus) der Sünder  
„Die Welt ist arm, der Mensch ist schlecht, 
Wir wären gut anstatt so roh, 
Doch die Verhältnisse, sie sind nicht so“ 
(Bertold Brecht, Dreigroschenoper, 1928) 
 
Ich behaupte, dass alle Räume und Baustrukturen außerhalb der intimen 
„Oase“ des tun von den Bewohnern Jerewans als das Gegenteil des tun 
konzeptualisiert werden. Das gilt für den Hof, die Nachbarschaft, das 
Viertel und die Stadt, die ich in Abgrenzung zum tun vereinfachend als 
„öffentliche Räume“ zusammengefasst habe.   
 
Wie schon angedeutet, fühlen sich einzelne Personen v.a. und ausschließ-
lich für das tun verantwortlich. Alles, was sich vor der Haustüre befindet, 
wird als Zuständigkeitsbereich des Staates betrachtet. Das bedeutet: Auch 
wenn der Hof, die Nachbarschaft oder das Viertel soziale Räume sind, 
mit denen sich soziale Gruppen kontextabhängig nach dem Prinzip von 
Fusion und Fission (s.o.) identifizieren, verspüren diese Gruppen nicht 
die Pflicht, sie als physische Räume zu pflegen. 
Ich werde in diesem Kapitel versuchen, die Gründe für die Teilung von 
„privatem“ und „öffentlichem Raum“, von tun und „Außenwelt“, aufzu-
zeigen.  
 
Da der „öffentliche Raum“ von meinen Informanten meist als staatlich 
dominierte Sphäre klassifiziert wurde, möchte ich die Implikationen die-
ser Zuschreibung aufzeichnen. Ich werde versuchen zu erklären, wie sich 
staatliche Dominanz im „öffentlichen Raum“ manifestiert.  
Es wird sich dabei herausstellen, dass der „staatlich-öffentliche“ Raum 
fast immer in einem negativen Kontrast zum privaten tun gesehen wird. 
In diesem Kontext wird von den Stadtbewohnern nach den Schuldigen 
gefragt: Wer hat Schuld an der Verwahrlosung, Zerstörung und Verun-
staltung des „öffentlichen Raums“? Die Antwort müsste logischerweise 
lauten: der Staat. Bei vielen Beispielen wird jedoch deutlich, dass der 
Staat nicht leicht zu definieren ist.  



163 

Ich werde diskutieren, wer oder was mit dem „Staat“ in verschiedenen 
Kontexten gemeint ist. In manchen Zusammenhängen z.B. wird mit dem 
„Staat“ der „bürokratische Apparat“ oder das „staatliche System“, zu dem 
auch das „Wirtschaftssystem“ oder die „Ideologie“ gehören, bezeichnet. 
Manchmal werden wiederum die „Masse der Bürger“, d.h. die „Öffent-
lichkeit“ oder die „Mächtigen, die im Staat das Sagen haben“, als die 
wahren Vertreter der „Staatsmacht“ erachtet.  
 
Wie der „Staat“ definiert wird, welche Facetten er hat und welche 
„Schuld“ er und seine Repräsentanten tragen, lässt sich am besten am 
Beispiel verschiedener Bauprojekte zeigen.  
Wie in der Einleitung erwähnt, war der Ausgangs- und Mittelpunkt mei-
ner Forschung die außergewöhnlich umfangreiche Bauaktivität, die mir 
bereits während meiner ersten Besuche in Jerewan auffiel. Dass Armenier 
gerne und viel bauen, gilt als anerkannter Stereotyp. In einem armeni-
schen Witz scherzt man, man würde Armenier in Moskau nicht in einem 
Hotel übernachten lassen, denn würde ein Armenier mehr als zwei Näch-
te bleiben, so würde er das Hotelzimmer um- und den Balkon ausbauen 
(Abb.28).  
Nachdem von der Bedeutung des tun berichtet wurde, dürfte verständlich 
sein, weshalb jeder „Privatmann“ um die Renovierung und den Ausbau 
des tun bemüht ist. Die private Bautätigkeit ist ein Indikator für den Wert 
des „einschließenden Hauses“ und seine äußere Manifestation.  
Doch auch im „öffentlichen Raum“ wird, wie gesagt, gebaut. Der Städte-
bau und die Stadtplanung sowie die Stadtnutzung sind dabei nicht nur 
eine Summe individueller Einzelaktivitäten an privaten Häusern und 
Wohnungen, sondern eine Angelegenheit, die in der Verantwortung des 
Staates, der Regierung, der Behörden und der gesamten Öffentlichkeit 
liegt. Der Städtebau und die Stadtarchitektur sind somit folgerichtig in 
gewisser Weise die physische Manifestation der Ideen und Werte, wie sie 
vom Staat, der Regierung, den Behörden und der Öffentlichkeit vertreten 
und umgesetzt werden. Aus diesem Grund möchte ich nun von der Ge-
staltung des „öffentlichen Raums“ sprechen.  
 
Für Foucault ist Architektur – und somit sicherlich auch der Städtebau –
eine „Technologie“ des Staates (oder der Regierung) zur Ausübung von 



164 

Macht und Kontrolle über das Individuum, wobei das Individuum durch 
seine räumliche Umgebung gefügig gemacht werden soll (Foucault 
1995). Diese Theorie wird auch von Rabinow vertreten, der sie am Bei-
spiel der französischen Kolonialarchitektur aufzeigt (Rabinow 1989), 
sowie von Zhang bei der Analyse der Umgestaltung spätsozialistischer 
Städte in China (Zhang 2006). 
V.a. auf die Sowjetarchitektur und den sowjetischen Städtebau, der eine 
Utopie wahrmachen und den sowjetischen Menschen formen sollte – und 
den man ebenfalls als kolonial betrachten könnte –, ist die Theorie Fou-
caults und Rabinows in vielerlei Hinsicht anwendbar (vgl. Darieva & 
Kaschuba 2011: 17; 21-25). Dies gilt auch für die repräsentativen Bauten, 
die durch die neue postsowjetische Regierung initiiert werden.  
Doch Räume und Architekturen werden nicht nur von den Mächtigen und 
von staatlichen Institutionen ausgedacht und dann von deren Architekten 
umgesetzt. Wie Abrahamian in Bezug auf Jerewan richtig feststellt:  
 
„Often architects imagine ideal urban spaces when they, like a Demi-
urge, plan the most convenient buildings and even entire cities for the 
people. Yet very often their successors (or even those destined to inhabit 
and enjoy these structures) transform them into something much less 
utopian than the original project intended“ (Abrahamian 2011: 131). 
 
Mit Low bin ich der Auffassung, dass urbane Räume nicht nur „produ-
ziert“, sondern auch „konstruiert“ werden, d.h. sowohl geplant und ge-
baut als auch von den Menschen angeeignet werden.  
Die „soziale Produktion“ von Räumen beinhaltet für Low alle sozialen, 
ökonomischen, ideologischen und technologischen Faktoren, durch die 
physische Räume geschaffen und gestaltet werden. Dazu gehören histori-
sche, politische und wirtschaftliche Voraussetzungen, die die Entstehung 
des urbanen Raums bedingen und beeinflussen (Low 1996: 861-862). Die 
„Produktion“ wird also in einem großen Maß von den Mächtigen und 
somit vom Staat getragen. Wie Low an zwei öffentlichen Plätzen in Costa 
Rica erklärt:  
 
„These two urban spaces were socially produced – planned, built, de-
signed, and maintained – in different historical and sociopolitical con-



165 

texts, and both were constrained by limits imposed by the available re-
sources as well as by the central government’s political objectives“ (Low 
1996: 866).  
 
Unter „sozialer Konstruktion“ von Räumen versteht Low im Gegenzug 
die Transformation von Räumen durch sozialen Austausch, Erinnerun-
gen, Bilder, Sinngebungen, Praxis und alltäglicher Nutzung (Low 1996: 
861-862), also durch Aktivitäten, die Individuen, sozialen Gruppen oder 
der „bürgerlichen Öffentlichkeit“ zugeschrieben werden können: 
 
„These plazas were also socially constructed through contested patterns 
of use and attributed meanings. The social uses of the plazas, which at 
first glance appear similar, are fundamentally different according to the 
age, sex, ethnicity, and interests of the users“ (Low 1996: 866). 
 
Ich bin der Überzeugung, dass in Jerewan „soziale Produktion“ und „so-
ziale Konstruktion“ im „öffentlichen Raum“ an den Ideen und Werten 
des „einschließenden Hauses“, bzw. aus der Innensicht jedes einzelnen 
tun, gemessen werden. Dabei schneiden die staatlich kontrollierten und 
von der Öffentlichkeit angeeigneten „öffentlichen Räume“ und Baustruk-
turen selten gut ab. Aus der Sicht vieler Bürger verkörpert die urbane 
Umwelt außerhalb des tun sogar eine Umkehrung der positiven tun-Werte 
und muss deswegen in der Wertehierarchie physischer und sozialer Räu-
me weit unten eingeordnet werden.  
In diesem Zusammenhang wird, wie schon angedeutet, oft nach der 
Schuld oder besser gesagt nach den Schuldigen gefragt. Die Werktitel der 
beiden russischen Revolutionäre Tschernyschewski und Herzen Was tun? 
(1988 [1863]) und Wer ist schuldig? (1982 [1847]) (russ.: Tschto djelat? 
und Kto vinovat?) werden dementsprechend häufig zitiert. Diese Fragen 
sind im städtischen Kontext Jerewans ein ständiges Diskussionsthema, 
wobei die Betonung eindeutig auf der zweiten Frage liegt. Wer ist schuld 
an den negativen Entwicklungen des urbanen Raums? Wer „produziert“ 
und wer „konstruiert“ sie? Wer trägt die Verantwortung für die offenbar 
von vielen Bewohnern wahrgenommene Verwahrlosung der Stadt? Wer 
sind die Täter und wer die Opfer?  
 



166 

Oft sind „öffentlicher“ und „privater/intimer Raum“ nicht klar voneinan-
der getrennt. Was für den einen privat und vertraut ist, liegt für den ande-
ren außerhalb des privaten Bereichs und ist fremd. Das aus der Innensicht 
ideale tun des einen gehört für den anderen, der aus seinem eigenen tun 
auf andere Häuser und Gebäude sieht, bereits zum Großraum der Stadt.  
 
Der Zusammenstoß von privaten und so genannten „staatlichen“ oder 
„öffentlichen Interessen“ zeigt sich oft in Konflikten, die im Kontext des 
Städtebaus entstehen. Ich möchte hier ein paar Beispiele nennen:  
Seit dem Zusammenbruch der Sowjetunion kam es zu vielen Verände-
rungen, die v.a. das Zentrum Jerewans, aber auch seine Peripherie betra-
fen und betreffen. Während einerseits Einkaufszentren und so genannte 
elitnyje doma (Elite-Häuser/ Wohnungen; russ.: элитные дома) für die 
neue städtische Oberschicht und die Besucher aus der Diaspora entstan-
den, d.h., das Zentrum zum Stolz der Regierungsvertreter zu einer reprä-
sentativen „modernen City“ mit Wolkenkratzern, verspiegelten Hoch-
hausfassaden und Einkaufsstraßen umgebaut wurde, mussten andere 
Häuser, in denen seit vielen Jahren einfache Bürger lebten, diesen neuen 
Bauprojekten weichen. Alte, z.T. unter Denkmalschutz stehende Gebäude 
aus der Zeit der Ersten Republik, aber auch Wohnanlagen und öffentliche 
Gebäude aus der Sowjetzeit, mit denen die Bewohner viele Erinnerungen 
und einen Teil ihrer Identität verknüpften, wurden und werden abgeris-
sen. Gebäude und Erinnerungen werden damit aus dem Stadtbild ausge-
löscht. Diese Maßnahmen veränderten nicht nur den Charakter der Stadt, 
sondern auch die Lebensbedingungen der Bewohner und die demographi-
schen Verhältnisse.1  
Das größte inzwischen weitgehend realisierte Bauprojekt ist die Hjusisa-
jin Poghota2, auch russisch Severnyj Prospekt oder englisch Northern 

                                                      
1Zhang analysiert in seinem Aufsatz Contesting Spatial Modernity in Late-Socialist China 
(2006) einen fast identischen Prozess der Stadterneuerung in China. Die von ihm be-
schriebene Umgestaltung der Stadt Kunming, die damit verbundenen Ziele der Akteure, 
d.h. der Regierenden, sowie die Folgen des Umbaus und die Reaktionen der Stadtbewoh-
ner sind interessanterweise kaum von meinen Beobachtungen in Jerewan zu unterscheiden 
und grenzen sich hauptsächlich durch ihren Umfang voneinander ab.  
2Der Abriss von Kond geht nur schleppend voran. Eine umfassende Neukonzipierung des 
Viertels wurde bereits mehrfach ins Auge gefasst, konnte aber wegen finanzieller Engpäs-



167 

Avenue genannt (Abb.8, Abb.24). An ihrem Beispiel lässt sich bereits ein 
weites Spektrum der Problematik des „öffentlichen Raums“ vorwegneh-
men. Sie wurde in der Regierungszeit des armenischen Präsidenten Ro-
bert Kocharyan begonnen und wird v.a. mit seiner Amtszeit assoziiert. 
Als zentrale Hauptachse nimmt sie einen Raum von acht Hektar Grund-
fläche ein und verbindet in einer geraden Linie von 450 Metern die Oper 
mit dem Platz der Republik. Ihre Planung und Ausführung oblag größten-
teils dem Architekten Narek Sargsyan, der als ein Nachfolger Tamanyans 
zwischen 1999 und 2004 den Titel des „Chefarchitekten der Stadt“ (gla-
vnyj architektor goroda; russ.: главный архитектор города) inne hatte 
(Bardasarian 2009: 188)3. Einen großen Anteil an der Finanzierung des 
Bauprojektes wurde dabei von der armenisch-russischen Joint Venture 
North Island übernommen, deren russischer Teilhaber die von Gitas Ani-
lionis repräsentierte Makarios Group ist.  
Kein anderes Projekt hat, nicht nur sprichwörtlich, so viel Staub aufge-
wirbelt. Ganze Nachbarschaften mussten für die neue Vorzeigestraße 
abgerissen, hunderte Bäume gefällt und die Bewohner in andere Bezirke 
umgesiedelt werden. Die Initiatoren des Umbaus rechtfertigten ihre Am-
bitionen mitunter mit dem Generalplan Tamanyans (Abb.5). Im Plan des 
sowjetischen Stadtvaters sei eine Verbindungsachse zwischen Oper und 
Platz der Republik schon immer vorgesehen gewesen – nur die Umset-
zung hätte bisher noch nicht realisiert werden können. Große Plakate, die 
entlang des Prospektes aufgehängt sind, zeigen den Plan Tamanyans, in 
dem der angebliche Severnyj Prospekt farbig hervorgehoben wird. Sogar 
eine neue Hausfassade ist mit einer entsprechenden Karte versehen.  
Die Kritiker der Baumaßnahmen finden das Argument des Generalplans 
wenig überzeugend. Nie hätte ihr Held Tamanyan – so die Überzeugung, 
die bei Protesten kundgetan wurden – den Abriss der Baudenkmäler und 
die Vernichtung der grünen Lunge der Hauptstadt geduldet.  
Bei der Bewertung des neuen Prospektes im Vergleich zu den älteren 
Bauten der Stadt geht es also u.a. um die Frage, welcher Stadtplan und 
welche Gebäude grundsätzlich (und ich glaube implizit auch in Bezug auf 

                                                                                                                        
se bis heute nicht realisiert werden. Der Fall Kino Moskva ist noch nicht entschieden. Ob 
hier die Proteste Wirkung zeigen, muss abgewartet werden.   
3Er wurde in diesem Amt 2004 vom jetzigen Chefarchitekten der Stadt, Samvel Daniel-
yan, abgelöst. 



168 

das „einschließende Haus“) hoch oder niedrig bewertet werden, also wel-
chen Platz sie im Verhältnis zueinander in einer Hierarchie einnehmen.  
 
Als ich 2009/2010 meine Feldforschung in Jerewan durchführte, war der 
Höhepunkt der aktiven Proteste gegen die Northern Avenue bereits über-
schritten. Die Demonstrationen, die z.B. von der Aktionsgruppe Kond 
organisiert wurden, waren abgeflaut, und auch die von Anahit Tarkhan-
yan angeführten Initiativen der Organisation Im khaghakhə (Meine Stadt; 
armen.: Իմ Քաղաքը), bei denen es um den Schutz des „wahren Erbes“ 
A. Tamanyans ging, hatten ihren Schwung verloren. Offene Briefe und 
Appelle an die Investoren und die (Stadt-)Regierung waren fast aus-
schließlich gescheitert – und die Hjusisajin Poghota längst gebaut und 
fast fertiggestellt.  
Zwar kam mir die Straße auch in diesem Zustand noch wie eine unfertige 
Baustelle bzw. wie eine unbewohnte Geisterstadt vor, doch waren inzwi-
schen fast alle Wohnungen verkauft. In den Untergeschossen hatten sich 
bereits die Luxusgeschäfte eingerichtet, wie man sie auf den „Ku‘-
dämmen“ in Berlin, Moskau, Mailand oder Paris finden kann, allen voran 
Armani. In einem Artikel der Neuen Züricher Zeitung vom 17. Juni 2008 
beschreibt der Journalist Markus Ackeret die Hjusisajin Poghota als „ei-
ne sterile Fußgängerzone im Zentrum Jerewans“, in der „moderne, aber 
gesichtslose Gebäude […]“ ihr „den Anschein einer Schlucht“geben 
(Ackeret 2008: 5). Diese Beschreibung ist meiner Meinung nach sehr 
treffend. Dennoch wird die Straße inzwischen jeden Abend von Spazier-
gängern überschwemmt, die eine Runde um die Oper und auf dem Platz 
der Republik drehen, wo sie ihre Freizeit verbringen, die Wasserspiele 
vor dem Gebäude des Historischen Museums genießen und Zuckerwatte 
kaufen. Einzelne Straßenkünstler und Straßenmusikanten haben diese 
Entwicklung bereits erkannt und ihre Posten im Nadelöhr der Häuser-
schlucht aufgeschlagen.  
Auch als Platz für politisch motivierte Demonstrationen wird die zentral 
gelegene Avenue inzwischen genutzt. Im März 2008 wurde ich an dieser 
Stelle Zeugin der Demonstrationen gegen die Wahl Serzh Sargsyans zum 
neuen Präsidenten Armeniens. Man warf der neuen Regierung Wahlfäl-
schung und Unterdrückung der Opposition vor. Während der Unruhen 
kam es zu einigen Todesfällen und Verhaftungen. Als ich nach Jerewan 



169 

kam, waren die gewalttätigen Auseinandersetzungen gerade vorbei. Die 
Menge trug jetzt Transparente, Kerzen und Bilder der Opfer in einem 
Trauermarsch über die Hjusisajin Poghota. Wenige Tage später wurde 
der Sohn einer Kollegin verhaftet. Er war dem Aufruf zu einem stillen 
Protest gegen den Präsidenten gefolgt, für den sich die Demonstranten 
zum „demonstrativen Lesen“ auf den noch von Baustaub bedeckten Park-
bänken der Hjusisajin Poghota verabredet hatten.  
Die Proteste und Initiativen wenden sich inzwischen also oft nicht mehr 
gegen die Northern Avenue, sondern nutzen sie als Schauplatz für andere 
Proteste – gegen die gleichen Leute, nämlich die Vertreter des Staates, 
d.h. in diesem Fall gegen die aktuelle Regierung.  
 
Von den Gegnern der Baumaßnahmen der Hjusisajin Poghota sind, wie 
schon gesagt, wenige Vertreter aktiv geblieben. Inzwischen kämpfen nur 
noch die Bewohner der Terian- und der angrenzenden Lalaianz-Straße 
weiter.  
Ihr Wohnblock, der sich genau auf der Kreuzung Terian - Hjusisajin 
Poghota befindet, steht auf der Mitte der neuen Prestige-Achse und hat 
die bisherigen Abriss- und Bauarbeiten überdauert. Es handelt sich um 
ein gewöhnliches fünfstöckiges Häuserquadrat aus rotem Tuffstein, mit 
stark bröckelnder Fassade, heruntergekommenen Treppenhäusern und 
verrosteten Balkonen, also in dieser Hinsicht um kein „wertvolles“ Ge-
bäude (Abb.24). Dennoch wehren sich die Einwohner gegen die Investo-
ren, die Stadtverwaltung und Regierung, d.h. in ihren Augen „gegen den 
Staat“. Sie kämpfen dabei für das „private“ und in dieser Hinsicht „wert-
volle“ tun. Mit armenischen Fahnen und SOS-Transparenten, mit denen 
sie das Gebäude geschmückt haben, fordern sie den Erhalt und die Res-
taurierung ihrer Wohnungen – oder zumindest eine angemessene Ent-
schädigung für die Strapazen einer Umsiedlung. Dabei setzen sie sowohl 
das Argument des Denkmalschutzes als auch ihre Rechte als Bürger auf 
ihren Besitz und Wohnraum ein.  
Vartan, einen meiner Schlüsselinformanten, könnte man als den „Rädels-
führer“ der Aktivisten bezeichnen. Auf seine Initiative hin sind zahllose 
Artikel in den lokalen Zeitungen erschienen, in denen auf das Problem 
aufmerksam gemacht wird und die schwer zu identifizierenden Verant-
wortlichen der Abrissmaßnahmen zur Rechenschaft gezogen werden. 



170 

Sogar in Talkshows und in einem Dokumentarfilm, bei dessen Entste-
hung ich dabei sein konnte, hat er mitgewirkt.  
In der öffentlichen Diskussion wird der Abriss des Häuserblocks aus der 
Stalin-Zeit immer in einen größeren Zusammenhang gestellt. Meist wird 
ganz allgemein die rücksichtslose Zerstörung alter Gebäude und Kultur-
denkmäler im Zentrum diskutiert und verurteilt. Für Vartan und seine 
Nachbarn handelt es sich dagegen auch um ein sehr konkretes und men-
schenrechtliches Problem. Sie kämpfen mit dem Gesetz und sind nach 
mehreren Verhandlungen bereits vor dem Europäischen Gerichtshof ge-
landet.  
Die nicht direkt betroffenen Stadtbewohner sind weniger leidenschaftlich 
in den Streit involviert. Einige Bürger interessieren sich überhaupt nicht 
für das Problem, andere, wie meine über 80-jährige Informantin Dschem-
ma, halten die Argumente der Ankläger für unbegründete Nörgelei:  
 
„Unsere Armenier sind alle nicht zufrieden. Was tun sie? Immer heftig 
kritisieren!“  
 
Doch ob begründet oder unbegründet, berechtigt oder unberechtigt, es ist 
eine allgemeine Empörung über die Abriss- und Baumaßnahmen geblie-
ben.  
In der Presse etwa wird der neue Boulevard mit einer „Stadt der Toten“ 
und einem „Szenario aus den Filmen Hitchcocks“ verglichen. 
Schnell ist man in Jerewan auch mit dem Wort „Genozid“ zur Hand. Das 
Schlimmste, was man sich vorstellen kann, wird mit den Massakern von 
1915 bis 1918 verglichen. Es wird mit dem Begriff des „Genozids“ ge-
brandmarkt. So spricht man, wie der Ethnologe Marutyan feststellt, auch 
in anderen Kontexten von einem „Genozid“, z.B. vom „weißen Genozid“, 
wenn die von Aserbaidschanern durchgeführten ethnischen Säuberungen 
in Nachitschewan und Karabach oder die Abwanderung der Intelligenzia 
gemeint sind. Wenn dagegen von Umweltkatastrophen am Sevan-See, 
vom Atomkraftwerk in Mezamor oder von der Chemiefabrik „Nairit“ die 
Rede ist, bezeichnet man sie als „ökologischen und biologisch-chemisch-
en Genozid“. Von einem „spirituellen und kulturellen Genozid“ spricht 
man, wenn es um das kulturelle Erbe geht, z.B. um die „Misshandlung“ 



171 

der armenischen Sprache oder um die Zerstörung von Kreuzsteinen4. 
Auch der Abriss von Architekturdenkmälern wird als kultureller Genozid 
klassifiziert (Marutyan 2007a: 111). Der Bau des Severnyj Prospekts und 
andere städtebauliche Maßnahmen, so sind viele Jerewaner überzeugt, 
fallen in diese Kategorie: „Es ist, als wenn man eine Natronbombe auf 
das Zentrum geworfen und alles Leben ausgelöscht hätte“, fasst Vartan 
zusammen. 
 
Wo es einen Genozid gibt, da muss es unvermeidlich auch einen „Tür-
ken“ geben, d.h. einen Täter und Schuldigen. Ein Gespräch mit Hovsep 
hatte genau dieses Thema. Ich möchte es an späterer Stelle zitieren, da 
Hovsep vieles aufgreift und ausdrückt, was sich sonst nur auf der Hand-
lungsebene und in kleinen Bemerkungen spiegelt.  
Hovsep ist Westarmenier. Seine Familie lebt im Libanon, wo auch er 
geboren und aufgewachsen ist. Nach der Unabhängigkeit Armeniens hat 
er sich, nachdem er in einigen Visionen und Träumen dazu aufgefordert 
worden war, im Pensionsalter nach Armenien aufgemacht, wo er heute 
eine gemeinnützige Einrichtung leitet. Als Diaspora-Armenier (Sphjuŗ-
khahaier; armen.: սփյուռքահայէր) sieht Hovsep Jerewan, Armenien 
und die Hajastantsiner (die Bewohner Armeniens; armen.: հայաստան-
ցինէր) aus einer gewissen Distanz. Seine Reden und Erklärungen ent-
springen offensichtlich einem vielleicht diasporatypischen Bedürfnis, sich 
in Bezug auf die armenische Kultur zu positionieren.5 Dass ich Diaspo-
ramitgliedern wie Hovsep und Gevorg im Folgenden gelegentlich mehr 
Sprechanteil zugestehe, liegt an diesem Umstand und bedeutet nicht, dass 
ich zum Sprachrohr der Diaspora werden möchte. Letztlich geht es vor-
rangig um die Beschreibung des urbanen Lebens der Hajastantsiner, das 
ich aus verschiedenen Perspektiven zu begreifen versuchte.  

                                                      
4Chatschkharer, so genannte Kreuzsteine, können als Grabmäler, Gedächtnissteine oder 
Kunstwerke fungieren. Im Zentrum der Stelen stehen eine oder mehrere Kreuzdarstellun-
gen. Diese werden meist von Pflanzen- und Tiermotiven sowie Ornamenten und seltener 
von biblischen Szenen umgeben. Sowohl die Ausarbeitung als auch das Dekorationspro-
gramm variieren. Hierzu siehe Jakobson (1986) und Dümler (2009a).  
5Diasporamitglieder waren für mich grundsätzlich gute Informanten, da sie vieles in 
Worte fassten und reflektierten, was für andere Armenier selbstverständlich oder nicht 
erwähnenswert schien. 



172 

Im Gespräch mit Hovsep ging es also, wie schon erwähnt, zunächst um 
die stets präsente Unzufriedenheit als, wie er meint, typisch „armeni-
schen Charakterzug“, als „Eigenschaft der armenischen Mentalität“ und 
darum, wie diese Unzufriedenheit mit einer steten Suche nach den 
„Schuldigen“, d.h. metaphorisch nach den „Türken“, verbunden ist.  
 
An dieser Stelle muss geklärt werden, was Schuld für viele Armenier 
bedeutet. Ich versuche, dies im Kontrast zu einem altbekannten ethnogra-
phischen Beispiel zu tun. In Chrysantheme und Schwert: Formen der 
japanischen Kultur beschreibt Benedict „Schuld“ als ein wichtiges Motiv 
und Teil eines Werte- und Regelsystems, das das Denken und Handeln 
der Japaner beeinflusst und sogar vorgibt (Benedict 2006: 20). Für Japa-
ner wird „Schuld“, laut Benedict, als „Verpflichtung“ aufgefasst:  
 
„Das Wort für ‚Verpflichtung‘, das, im Großen wie im Kleinen, alle As-
pekte der Schuld abdeckt, heißt auf Japanisch on. Es läßt sich durch eine 
ganze Reihe von Wörtern übersetzen, von ‚Verpflichtung‘ und ‚Loyalität‘ 
bis hin zu ‚Freundlichkeit‘ und ‚Liebe‘, aber alle diese Wörter entstellen 
seine Bedeutung“ (Benedict 2006: 92). 
 
Das Erfüllen verschiedener „Verpflichtungen“6 und das Tilgen der 
„Schuld“ beschreibt Benedict als japanisches Hauptanliegen. Jemandem 
„etwas schuldig sein“ werde als Bürde empfunden. So gäbe es im Japani-
schen viele Arten, „Danke“ zu sagen, die das Unbehagen ausdrücken, das 
mit dem Empfang von on verbunden sei (Benedict 2006: 97). Das Emp-
fangen von on und das gleichzeitige Entstehen einer Verpflichtung zur 
Gegenleistung verursache Scham. Diese Scham gelte als ein starker Mo-
tor der japanischen Kultur und könne, so Benedict, manchmal nur durch 
den Selbstmord aufgehoben werden.  
In Jerewan hat Schuld eine gegenteilige Bedeutung. Schuld entsteht nicht, 
indem man etwas erhält, sondern indem man etwas nicht erhält oder 
weggenommen bekommt. Schuld entsteht also nicht auf Seiten des Emp-
                                                      
6Benedikt beschreibt verschiedene Arten der „Verpflichtung“ und „Schuld“, die sich, je 
nachdem, wem gegenüber die „Verpflichtung“ und „Schuld“ besteht (z.B. gegenüber dem 
Kaiser, dem Lehnsherren, dem Lehrer, den Eltern oder der eigenen Person), unterscheiden 
(Benedict 2006: 93-98; 106-107). 



173 

fängers, der in diesem Fall eben meist nichts erhält, sondern auf Seiten 
des Gebers, der nicht gibt. Schuld hinterlässt im armenischen Kontext 
keine „Verpflichtungen“, sondern „Opfer“ und „Schuldige“.  
Dies ist eine Frage der Perspektive, die nicht nur im Gegensatz zum japa-
nischen Beispiel steht, sondern auch zur Herangehensweise an das Thema 
„Schuld“ in der Psychologie und Psychoanalyse, der Soziologie, der Ju-
risprudenz, der Philosophie und Theologie. In all diesen Disziplinen wird 
Schuld zunächst aus der Sicht des Schuldigen betrachtet, der sich mit 
Schuldgefühlen plagt, aus verschiedenen Gründen schuldig wird, für 
seine Schuld bestraft werden muss oder Buße tut (vgl. Dorn 1976; vgl. 
Schiefelbein 2009; vgl. Assmann 1997).  
Nur selten, so möchte ich behaupten, entsteht im urbanen Kontext Jere-
wans aber das Gefühl, jemanden „etwas schuldig zu sein“. Viel häufiger 
fühlt man sich betrogen und sucht nach den Schuldigen. Wie im von 
Schäuble beschrieben kroatischen Kontext der Nachkriegszeit wird 
Schuld dabei ausschließlich „den Anderen“ zugeschrieben, während man 
sich selbst als Opfer bezeichnet und eine so genannte „Opferidentität“ 
konstruiert (Schäuble 2007; Schäuble 2011). Schuld wird demnach nie 
von den als gewissenlos betrachteten Tätern, sondern immer von den 
Leidtragenden gesühnt. „Schuld und Sühne“ sind sozusagen voneinander 
getrennt. 
 
In den Aussagen Hovseps werden einige Ursachen und Ausprägungen der 
Schuld zusammengefasst, die im armenischen Kontext häufig zur Spra-
che kommen. Gleichzeitig werden dabei die möglichen Schuldigen iden-
tifiziert und kategorisiert, die im städtischen Kontext Jerewans nicht nur 
von Hovsep, sondern von einer großen Mehrheit der Bewohner laut an-
geprangert werden: 
 
Hovsep: „Am nächsten Morgen, was wird da passieren? Man weiß es 
nicht. Also gibt es permanent diese innere Frustration des nächsten Ta-
ges, des Nicht-ankommen-Wollens. Also sind die Leute bereits innerlich 
traurig – und das spiegelt sich nach außen wider. Siehst du, die Leute 
tragen hier Schwarz. Sie mögen hier sehr gerne Schwarz. Ich weiß nicht, 
ob du das bemerkst, doch ich bemerke das. Für mich ist das wichtig. Sie 
tragen hier andauernd Schwarz!!! Nun gut. Der Geist ist hier so frus-



174 

triert, dass sie einfach nicht glücklich sind. Ich sehe hier keinen freien 
Geist, keinen befreiten Geist. Man braucht nur mit einer Person zu reden: 
dann heißt es ständig nur Misere. Sie kritisieren dauernd die Regierung, 
das ist eine STÄNDIGE Kritik. STÄNDIG! Sie sind nicht zufrieden. Ich 
sage: ‚Aber ihr habt doch eine sehr schöne Sonne! Versucht doch ein 
bisschen, die Sonne hinter den Wolken zu sehen! Blockiert euch nicht an 
den schwarzen Wolken!‘ Nein, aber das ist ein Zustand! Das ist eine Tat-
sache und das ist überall das Gleiche: bei den Gebildeten und bei den 
Ungebildeten. Und gleichzeitig gibt es diesen kleinen Prozentsatz dieser 
sehr Reichen, mit ihren Autos. [...] Da gibt es zu viel Unterschied. Zu 
viel! Das ist frustrierend. Dieses Land ist sehr frustrierend. Ich sage: 
traurig auf dieser Ebene der Dinge! Es stimmt, es ist traurig. Ich sehe 
hier keine glücklichen Menschen. Die Folge sind der Alkohol und die 
Zigaretten – die Leute fangen hier früh mit dem Rauchen an“. [...] 
„Doch, doch, doch. [...] Sie trinken viel zu viel Alkohol. [...] Und sie spre-
chen mit lauter Stimme. Arrogant! Sehr arrogant. [...] Ich verstehe Arme-
nisch. Die Struktur der Phraseologie [im Vergleich zur westarmeni-
schen], da siehst du wirklich, es ist einfach arrogant“.  
Ich: „Es gibt verschiedene Arten arrogant zu sein. Sprechen Sie davon, 
auf der Straße arrogant zu sein, oder zu Hause?“ [...]. 
Hovsep: „Beständig. Das ist eine Lebensart, eine Daseinsform. Ja, ja, sie 
sind arrogant. Sie sprechen mit lauter Stimme. Das ist der Grund, warum 
sie schnell richten, schnell verurteilen, überall wollen sie suchen: ‚Wo ist 
der Sünder, wo ist der Sünder?‘ Das ist es. ‚Meghavor kgtnem!‘ (wir 
finden den Sünder; armen.: մեղավոր կգտնեմ). ‚Meghavor‘, das ist der 
Sünder. ‚Meghavor‘! Und in ihrer Sprache7 kommt dieser Ausdruck 
ständig vor. Ständig. Sie benutzten auch noch ein anderes Wort: das Wort 
‚absurd‘. In meinem ganzen Leben ist das die einzige Periode, in der ich 
so oft das Wort ‚absurd‘ gehört habe. Im Libanon hat niemand das Wort 
‚absurd‘ benutzt. Man sagte ‚absurd‘… die Pest (ist ‚absurd‘). Oder es 
war Albert Camus, der vom ‚Absurden‘ sprach – in der Literatur. Wir 
sagten nicht, wir benutzten nicht das Wort ‚absurd‘. Hier sprechen die 

                                                      
7Hovsep spricht, da seine Familie aus Westarmenien kommt, Westarmenisch. Er kontra-
stiert daher die beiden Dialekte: Das in Armenien gesprochene Ostarmenisch und das von 
der Diaspora gebrauchte Westarmenisch.  



175 

Leute sehr leicht vom ‚Absurden‘. Nun ja, siehst du, weil für sie das Le-
ben traurig ist. Und die Regierung ist – wenn du so willst – ein Staat 
ohne Kommunikation mit dem Volk. Es gibt ein ganzes System, das 
schlecht funktioniert. Also benutzen die Intellektuellen schnell das Wort 
‚absurd‘. Sie sagen: ‚Das ist absurd, was sie da machen‘. Kurz gesagt: es 
ist ein unentspanntes Land. Nicht entspannt. Ich spreche nicht von den 
ökonomischen Problemen. Nein, das ist es nicht. Aber ich fühle das: ei-
nen Geist, der nicht entspannt ist“.  
Ich: „Nun, aber es gibt doch auch andere Länder, in denen es ähnlich ist. 
[...] ? Gut, es gab diese Massaker nicht“.  
Hovsep: „Bravo, bravo. Genau! Hier leben die Leute in dieser histori-
schen Ungerechtigkeit“. 
Ich: „Sie glauben, das spielt eine Rolle?“  
Hovsep: „Ja, unbedingt! Die Leute ‚leben‘ bis heute diese Ungerechtig-
keit. Sie fühlen sich von diesen bösen Moslems umzingelt. Also für uns im 
Libanon, nun, wir sehen die muslimische Welt mit anderen Augen. [...] 
Ich bin mit muslimischen Freunden aufgewachsen, mit Muslimen. Sie 
kamen in unsere Kirche, wir gingen in ihre Moschee. Da gab es über-
haupt keinen Unterschied. Aber als ich hierher kam… Huch… der Islam, 
das ist… Du weißt… das ist der mit den Hörnern. Er wird kommen und 
dich umbringen. Und er ist gegen Gott, der Antichrist und so weiter [...]. 
Also sie, sie fühlen sich zusätzlich noch vom Islam umzingelt. Und ich 
denke, dass sie eine sehr falsche Vorstellung vom Türkischen haben. Der 
Türke heute ist doch nicht der Türke von vor 50 Jahren! Sie selbst haben 
sich entwickelt. Ok, man muss ihnen schon ein bisschen Zeit geben. Ja, 
siehst du, es gibt diese ganze historische Angst, die sie in sich nicht 
überwunden haben. Dieser Konflikt ist beständig in ihnen. Auch mit die-
ser ökonomischen Geschichte des Landes“.  
 
Hovsep spricht hier gleich mehrere Faktoren bzw. Tätergruppen an, die er 
als Diasporaarmenier für das armenische Unglück, die Unzufriedenheit 
und die Suche nach den Schuldigen verantwortlich macht.  
In erster Linie sind es, so geht aus seinen Ausführungen hervor, die Ar-
menier selbst, die ihrem eigenen Glück im Wege stehen und nicht die 
Fähigkeit besitzen, das Glück zu ergreifen. Hovsep gibt jedoch zu, dass 
es auch äußere Faktoren sind, die diesen Zustand provozieren. Zum einen 



176 

sei es die ökonomische und politische Ungerechtigkeit, die die Menschen 
in eine „absurde“ Situation versetze. Die Menschen seien dabei der staat-
lichen Gewalt bzw. Inkompetenz ausgeliefert, und verglichen den eige-
nen Lebensstandard, der sich oft am Rande des Existenzminimums be-
wegt, mit dem dekadenten Leben der politischen und geistlichen Eliten 
sowie mit den Oligarchen, die ihren Reichtum schamlos zur Schau stell-
ten.  
Wie in der von Schäuble beschriebenen kroatischen Nachkriegsgesell-
schaft ist Armenien in der Tat von „Kriegsfolgen sowie von hoher Ar-
beitslosigkeit, neu etablierten Klassenunterschieden, Armut, Korruption 
und Skandalen bei der Umverteilung und dem Ausverkauf von Staateigen-
tum gezeichnet, was mit einer konstanten Desillusionierung der Bevölke-
rung einhergeht“ (Schäuble 2007: 27). Die Suche nach den Sündenbö-
cken endet, so auch meine eigene Erfahrung, in Armenien oft bei denen, 
die aus der katastrophalen Lage gestärkt hervorgegangen und dabei reich 
und mächtig geworden (oder geblieben) sind. Wie in Kroatien (Schäuble 
2007: 26) wird in Armenien dabei eine kollektive Opferidentität gepflegt, 
die man nicht nur mit der gegenwärtigen Situation, sondern mit einer 
langen Opfer-Geschichte verbindet (vgl. Schäuble 2007; Schäuble 2011), 
zu der in Armenien mitunter der Genozid gehört.8  
Mit der Opfer-Geschichte sei, so meint z.B. Hovsep, ein Gefühl der Isola-
tion verknüpft und für die Unzufriedenheit verantwortlich. Der Genozid 
und andere Gewalttaten hätten Spuren hinterlassen und förderten die an-
haltende Angst vor äußeren und reuelosen Feinden, denen man die allei-
nige Schuld an allen begangenen Gräueltaten und der gegenwärtigen Mi-
sere zuweist. 
 
Im zitierten Gesprächsausschnitt wird nicht deutlich, dass Hovsep, wie 
viele Diasporaarmenier, auch die Sowjetzeit und Sowjetmacht für den 
„mentalen Zustand“ der Hajastantsiner verantwortlich macht. So erklärt 
Hovsep an anderer Stelle: 
  
„Am Anfang war das komisch für mich, aber ich musste mich unbedingt 
adaptieren. [...] Ich habe versucht zu verstehen, warum z.B. diese (extre-

                                                      
8Diese Opfergeschichte werde ich zu einem späteren Zeitpunkt ausführlich beschreiben.  



177 

men) Worte benutzt werden. [...] Ich konnte diese Mädchen nicht verste-
hen, die auf solchen (hohen) Absätzen gehen [...], gut angezogen sind und 
sich einfach ohne Ziel fortbewegen. Ich sah leere Köpfe. Aber nun, ich 
sah viele Dinge. Einen künstlichen Zustand. Aber mit der Zeit, als ich 
bereit war zu analysieren, [...] habe ich verstanden, dass das Menschen 
sind, die aus einem bestimmten Regime kommen, aus einem sowjetischen, 
wo der Vater da war und sagte: ‚Hopp, nehmt das‘… und gut, ich nehme 
es. Heute sind wir in einer Demokratie, wo es den Papa nicht mehr gibt. 
Es gibt diesen Paternalismus nicht mehr. Sie müssen sich selbst die Din-
ge erschaffen. Sie müssen verantwortlich sein. Das ist das, was ihnen 
gefehlt hat. In diesem ganzen System, das unausgeglichen ist, habe ich 
verstanden, dass Armenien in einem Übergang zwischen dem ist, was sie 
(die Armenier) erlebt haben und was es heute gibt. (Es ist) eine falsche 
Interpretation der Demokratie. Und ich denke, es ist eine ‚Dämon-
kratie‘. Das ist keine Demokratie. [...] Da war immer ein Papa, der stän-
dig Fisch gab… und so, an dem Tag, an dem der Papa nicht mehr den 
Fisch nach Hause bringt, da sind sie in Panik. Der sowjetische Papa hat 
die Kinder nicht gelehrt, wie man den Fisch fängt. Das ist das ganze 
Problem. [...] Die Initiative, die Verantwortung, das geht ihnen ab. Das 
haben sie nicht, diesen Sinn von Initiative, von Kreativität. Wenn ich sie 
nicht jeden Tag dazu auffordere, den Müll aufzuheben, werden sie ihn 
nicht aufheben. Du denkst, dass sie ihn aufheben müssten, wenn sie ihn 
neben sich sehen… aber sie heben ihn nicht auf, wenn ich es ihnen nicht 
sage. Nun, wir sind anders aufgewachsen. Weißt du, die Demokratie, das 
ist nicht nur politisch. Die Demokratie, das ist auch eine Erziehung. Die 
Freiheit des Menschen, die hat hier keinen Wert. [...] Weißt du, ich habe 
mehrere freiwillige Arbeiter hier, die deklassiert sind, die keine Arbeit 
haben. In meinem Personal hier, da kann der Verantwortliche sie jeder-
zeit herauswerfen. Warum? Weil der Mensch hier keinen Wert hat. Kei-
nen Wert! Nun gut, das sind sehr viele, sehr schwere Probleme… sehr 
schwer!“.  
 
Es ist also auch das Menschenbild, das in der Öffentlichkeit und im öf-
fentlichen Leben gegenüber dem Nächsten vorherrscht, das Hovsep kriti-
siert. Er betrachtet es als ein Erbe der Sowjetzeit. Es führt seiner Meinung 



178 

nach zum Missbrauch der Demokratie und der Freiheit und macht das ge-
sellschaftliche Leben zu einem Kampf. 
 
Viele von mir befragte Bewohner Jerewans kamen zu vergleichbaren 
Schlüssen und fanden ganz ähnliche Ursachen und Sündenböcke für aku-
te Probleme. Immer wieder tauchten die gleichen Anschuldigungen auf, 
die auf die Täter-Kategorien „Armenier“, „politische, wirtschaftliche und 
geistliche Eliten (z.B. Oligarchen)“, „äußere Feinde und isolierende Fak-
toren“ sowie die „Sowjets“ bezogen wurden. Hinzu kamen Vorwürfe, die 
man v.a. der ländlichen Bevölkerung Armeniens macht. Was Hovsep 
natürlich völlig übersieht, ist, dass, wie ich später noch ausführen werde, 
auch die Diaspora im Kreuzfeuer der Ankläger steht. Alle Vorwürfe, 
Opfer und Schulddiskurse werden schließlich in einen historischen Op-
ferdiskurs, eine Opfergeschichte, eingegliedert (Schäuble 2007; Schäuble 
2011).  
Möchte man in diesen Kontexten das Gegenteil von Schuld benennen, so 
wäre es wahrscheinlich nicht nur „Sühne“, sondern v.a. „Verantwortung“ 
oder „verantwortliches Handeln“, das man von den Beschuldigten for-
dert.  
 
In den folgenden Kapiteln möchte ich im Kontext des Städtebaus noch 
detaillierter auf die Vorwürfe und die jeweiligen „Täter-Gruppen“ einge-
hen. Den Vorwürfen werde ich auch positive Beurteilungen und „verant-
wortungsvolles Handeln“ gegenüberstellen, das man kontextabhängig 
lobt, unterstellt und erwartet.  
Natürlich lassen sich die Tätergruppen nicht ganz klar voneinander unter-
scheiden. Häufig fällt ein und die gleiche Person gleich in mehrere Kate-
gorien, und natürlich hängt die Beurteilung und Einordnung eines Indivi-
duums, einer Gruppe oder einer Tat immer auch vom Kontext, der Situa-
tion und von der Position des „Anklägers“ und dessen Beziehungen zum 
„Täter“ ab. Meine hier vorgenommen Einteilungen sind dementsprechend 
etwas künstlich und als „Bausteine“ zu begreifen, die man immer wieder 
zu neuen Mustern zusammensetzen kann.  
Den Tätern können dabei immer bestimmte Entwicklungen im Städtebau 
und im Stadtbild zugeordnet werden. Diese Zuordnung führt zu einer 
Klassifikation städtischer Räume und Entwicklungen, die sowohl einer 



179 

Hierarchisierung von Bauwerken und Räumen als auch einer Bewertung 
der Täter als Repräsentanten sozialer Gruppen entspricht.  
 

4.1 Schuld und Werte des Staates  
„So ist denn alles, was ihr Sünde, 
Zerstörung, kurz, das Böse nennt,  
Mein eigentliches Element.“  
(Johann Wolfgang von Goethe, Mephistopheles in Faust, 1808) 
 
Da, wie bereits erwähnt wurde, der „öffentliche Raum“ zunächst mit dem 
abstrakten Staat assoziiert wird, möchte ich mit den Vorwürfen beginnen, 
die sich an den Staat als übergeordnete Verwaltungseinheit und „staatli-
ches System“ richten.  
Ich werde dabei zunächst auf den öffentlichen Raum als staatliche Ein-
flusssphäre eingehen und von der früheren (sowjetischen) und heutigen 
Bedeutung des Staates und den damit verknüpften Erwartungen berich-
ten. Ich werde das Verhältnis von Staat und Bürger skizzieren und die 
Veränderung dieses Verhältnisses andeuten, indem ich immer wieder die 
sowjetische und die aktuelle Lage gegenüberstelle.  
Im Anschluss werde ich die Verwaltung als konkrete Manifestation des 
abstrakten Staates und ihre Wahrnehmung durch die Staatsbürger und 
Stadtbewohner beschreiben.  

Staat, Öffentlichkeit und soziale Beziehungen 
Dass die Nachbarschaft im Gegensatz zum tun bereits als „öffentlicher 
Raum“ und somit als „staatlicher Verantwortungsbereich“ einzuordnen 
ist, lässt sich in Jerewan leicht erkennen. Sichtbare Indikatoren sind, so 
meinen auch meine Informanten, der Schmutz und der Müll, die überall 
dort zu finden sind, wo das private tun endet.9 Ein Geschäftsmann (50), 
der kurz nach der Unabhängigkeit auch im Wirtschaftsministerium, d.h. 
als Repräsentant des Staates, tätig war, erklärte mir den Unterschied zwi-

                                                      
9Dieses Phänomen beschreibt Wirth interessanterweise am Beispiel Tunis als Charakteris-
tikum der orientalischen Stadt (Wirth 2000: 327). 



180 

schen „privatem“ und „öffentlichem“ bzw. zwischen tun und „staatlichem 
Raum“ wie folgt:  
 
„Ich glaube, bei uns gib es so eine Mentalität: Die Armenier machen in 
ihrem eigenen Haus, in ihren eigenen vier Wänden, alles schön und sau-
ber. Aber was vor der Tür ist, was 30 Meter neben der Wohnung liegt, 
das ist egal. Vielleicht ist das so, weil sich früher, in der Sowjetunion, der 
Staat darum gekümmert hat“.  
 
In seinem Essay On Liberty (1869 [1859]) trennt und definiert John Stu-
art Mill den „privaten“ und „öffentlichen Raum“, indem er beide Räume 
einander gegenüberstellt und verschiedenen Herrschaftssphären und Zu-
ständigkeitsbereichen zuordnet.  
Der „private Raum“ ist für Mill der Bereich, der der Selbstregulierung 
vorbehalten ist, während der „öffentliche Raum“, so meint Mill Mitte des 
19. Jahrhunderts, der staatlichen Autorität unterstehe. Das Konzept einer 
solchen strikten Trennung scheint mir auch im heutigen Jerewan, zumin-
dest in der Vorstellung der Bewohner, aktuell. Ein Grund dafür mag, wie 
mein Informant vermutet, die Erfahrung aus der Sowjetzeit sein.  
 
Laut Fuller und Harriss war der Staat bzw. der moderne Nationalstaat, 
v.a. wegen seiner Größe, lange kein Thema für Ethnologen (Fuller & 
Harriss 2000: 1-2), die sich stattdessen mit dem Alltagsleben „einfacher 
Menschen“ befassten.10 Ich möchte behaupten, dass dies nicht für ethno-
graphische Arbeiten zum sowjetischen und postsowjetischen Raum gilt. 

                                                      
10Im wissenschaftlichen Diskurs wurde der Staat oft als etwas von der Gesellschaft und 
dem gesellschaftlichen Werten Getrenntes erachtet (Fuller & Harriss 2000: 5-14; Bou-
chard 2011). So lautet die Forderung der Autoren, den (indischen) Staat nicht mehr als 
etwas Separates, sondern etwas Inkorporiertes zu verstehen, das großen Einfluss auf das 
alltägliche Leben hat und von den Bürgern anerkannt wird. Der Alltagsstaat, so heißt es, 
müsse zum Thema gemacht werden; nicht nur der Einfluss des Staates auf die Gesell-
schaft, sondern auch der Einfluss der Gesellschaft und des Privaten auf den Staat. Zwi-
schen Staat und Gesellschaft bestehen, so Fuller und Harriss, Grenzen, die den rationalen 
Charakter des Staates markieren, repräsentieren und ihn von der Gesellschaft trennen, 
doch sind diese Grenzen auch durchlässig, wie z.B. Gupta am Beispiel der Korruption in 
Indien zeigt (Gupta 1995). Staat und Gesellschaft existieren also nicht parallel, sondern 
miteinander. Der Staat wird als souveräne Entität anerkannt und gleichzeitig als bedeu-



181 

Der sowjetische Staat konnte, obwohl er aus der Sicht der Betroffenen oft 
in Opposition zu den einfachen Menschen/ Akteuren gesehen wurde, 
gerade deswegen nie unerwähnt bleiben, weil er den Alltag jedes Einzel-
nen maßgeblich beeinflusste. Als „staatssozialistische Diktatur“ (Ritter-
sporn & Rolf & Behrends 2003a) beherrschte der sowjetische Staat den 
„öffentlichen Raum“. Hier inszenierte er seine Herrschaft, z.B. in zahllo-
sen Staatsriten, Paraden, Jubiläen und Feiertagen, wie sie etwa von Lane 
in The Rites of Rulers: Ritual in Industrial Society – The Soviet Case be-
schrieben wurden (Lane 1981).  
In Denkmälern, Kulturparks und öffentlichen Gebäuden, die als Staats-
symbole auch das sowjetische Jerewan prägten, demonstrierte der Staat 
seine Macht, seine ideologischen Ideale und seine Präsenz. Bis heute sind 
diese Inszenierungen sichtbar und demonstrieren diese Intention. Durch 
sie sollte der Sowjetbürger, genauso wie durch den Städtebau, mit den 
sowjetischen Werten vertraut gemacht und – man denkt hier natürlich an 
Foucault – sogar erzogen werden, weswegen Rittersporn, Rolf und Beh-
rends auch von einer „Erziehungsdiktatur“ sprechen (Rittersporn & Rolf 
& Behrends 2003a:14).  
Die Kontrolle über die Gesellschaft erreichte dabei offenbar oft solche 
Ausmaße, dass man im sowjetischen Kontext, nach Auffassung vieler 
westlicher Autoren, nicht mehr von einer „bürgerlichen Öffentlichkeit“ 
im Habermas’schem Sinne (Habermas 1999)11 sprechen konnte. Statt 
einer Öffentlichkeit, die sich laut Habermas aus kritischen, mündigen und 
verantwortungsbewussten Individuen zusammensetzen müsste, erschuf 
oder inszenierte der sowjetische Staat, so kann man in der Literatur lesen, 
zahlreiche Öffentlichkeiten, die unter seiner Kontrolle standen und zu-
sammen die so genannte „soviet public culture“ bildeten. Rittersporn, 
Rolf und Behrends definieren die sowjetische Öffentlichkeit also als eine 
Verengung der Rechte, wie z.B. als Verengung der freien Meinungsäuße-
rung (Rittersporn & Rolf & Behrends 2003b: 406).  
                                                                                                                        
tender Faktor im Alltag erfahren, wo er genutzt und manipuliert und von Ethnologen er-
forscht werden kann (Fuller & Harriss 2002: 5-26).  
11Der Begriff der „bürgerlichen Öffentlichkeit“ wurde 1962 von Jürgen Habermas ge-
prägt. Sie ist für Habermas eine Instanz der kritischen Meinungsbildung unter freien 
Staatsbürgern, die sich mit dem Aufstieg des Bürgertums im 19. Jh. entwickelt hat, und 
spielt v.a. für die Demokratietheorie eine große Rolle (Rittersporn & Rolf & Behrends 
2003: 390-391).  



182 

Doch hinter der offiziellen Fassade bildeten sich, v.a. als sich der Unter-
schied von Utopie und „gelebtem Sozialismus“ abzeichnete, so genannte 
„inoffizielle Halbwelten“, „semiöffentliche Öffentlichkeiten“, „Gegenöf-
fentlichkeiten“ und „geheime Öffentlichkeiten“. Während die offizielle 
Öffentlichkeit der Staatspropaganda angepasst und der Alltag hoch politi-
siert war, befassten sich parallele Öffentlichkeiten mit dem „realen Le-
ben“ (Oswald & Voronkov 2003: 49) und entsprachen nicht selten einer 
Unterminierung der offiziellen Ordnung.  
Jeder Sowjetbürger wusste zwischen der offiziellen und den inoffiziellen 
Öffentlichkeiten zu unterscheiden und hatte gelernt, sein „Kommunika-
tionsverhalten“ anzupassen, wie dies auch sehr eindrücklich in der Studie 
Dragadzes zum ländlichen Georgien beschrieben wird (Dragadze 1988). 
Auch mir wurde von vielen Taktiken berichtet, die im Umgang mit dem 
Staat gebräuchlich waren. So erzählte man mir, wie man durch falsche 
Berichterstattung die staatliche Aufsicht täuschte und persönliche Vortei-
le erlangte. Fast jeder kaufte und verkaufte auf dem Schwarzmarkt – und 
in der Verwaltung kürzte man bedenkenlos administrative Wege ab, in-
dem man persönliche Beziehungen einsetzte. Sogar von Diebstahl in 
staatlichen Einrichtungen wurde mir in meinen biographischen Interviews 
schmunzelnd wie von einem Kavaliersdelikt erzählt.  
Oswald und Voronkov sprechen wegen der verschiedenen Verhaltens-
weisen in den diversen Öffentlichkeiten von einer „sozialen Schizophre-
nie“ der sowjetischen Gesellschaft (Oswald & Voronkov 2003: 46). Ne-
ben dem Leben als Sowjetbürger gab es verschiedene Parallelleben, z.B. 
als Nationalist, Dissident, kritischer Intellektueller, verfolgter Künstler 
oder Mitglied einer Kirchengemeinde – und, so möchte ich hinzufügen, 
als Mitglied eines tun.  
Nicht alle Gegenöffentlichkeiten und „zweiten Persönlichkeiten“ waren 
eindeutig antisowjetisch. Viele semiprivate Nischen waren nur ein Mittel 
zum Zweck, wie z.B. die inoffiziellen Tauschräume der Blat-Beziehung-
en12, die man als soziale Hilfsnetzwerke betrachten kann (Ledeneva 

                                                      
12Ledeneva beschreibt Blat-Beziehungen als reziproke persönliche Kontakte und Netz-
werke, die Zugang zu gesellschaftlichen und materiellen Ressourcen verschaffen. Über 
Blat-Beziehungen erfährt man z.B. von billigen Angeboten für Nahrungsmittel, erhält Zu-
gang zu Genehmigungen, Wohnungen, Studien- oder Arbeitsplätzen und verschafft sich 
Vorteile in administrativen Prozessen (Ledeneva 1998; vgl. Humphrey 2002). 



183 

1998; Humphrey 2002: 129; Kuehnast & Dudwick 2004: 13, 16, 23-24). 
Andere inoffizielle Verbände dienten der Unterhaltung, wie etwa Kreise, 
in denen man sich mit der antisowjetischen Witzkultur amüsierte.  
 
Ich behaupte, dass es im sowjetischen Raum zwar eine Trennung zwi-
schen Staat und Bürger gab, nämlich in dem Sinne, dass die staatliche 
und gesellschaftliche Sphäre als Gegensätze betrachtet wurden. Dennoch 
mussten sich die Bürger auch mit dem Staat arrangieren und mit ihm 
interagieren. Dies gelang ihnen, indem sie sich die Schwerfälligkeit des 
sowjetischen Systems zu Nutze machten. Die Untergrabung der staatli-
chen Ordnung, der Rückzug ins Private, u.a. ins private tun, und die Pri-
vatisierung der öffentlichen Beziehungen in informellen Netzwerken 
(Rittersporn & Rolf & Behrends 2003b: 416) sind daher meiner Meinung 
nach gleichzeitig als eine Reaktion auf den Staat und als Interaktion mit 
dem Staat zu verstehen.  
Die Taktiken, die im Umgang mit dem sowjetischen Staat entwickelt 
wurden, scheinen mir bis heute den Umgang mit dem Staat in Armenien 
zu charakterisieren. Vielleicht ist das Verhältnis von Sowjetbürger und 
Staat sogar eine der Ursachen für die heutige Opposition von tun und öf-
fentlichem Raum.  
Das Problem ist, wie ich später ausführlicher erklären möchte, dass der 
gegenwärtige Staat ganz anders strukturiert ist, als es der sowjetische 
war. Der aktuelle Staat wird nach wie vor in Opposition zur Gesellschaft, 
zum Individuum und zum Privaten gesehen – und vielleicht hat er diese 
Opposition sogar noch verstärkt. Heute stehen sich allerdings nicht mehr 
das starre sowjetische System und flexible Bürger gegenüber, sondern 
Eliten mit starken Netzwerken und Bürger mit schwachen Netzwerken. 
Die Netzwerke der Mächtigen, die den Staat repräsentieren, sind sehr viel 
persönlicher und gleichzeitig exklusiver geworden. Der jetzige Staat wird 
von meinen Informanten oft nicht mehr als abstraktes System, sondern als 
Verbund von mächtigen Personen erkannt, die durch enge Beziehungen 
verbunden sind. Einfachen Bürgern gelingt es viel seltener, so die Erfah-
rungen meiner Informanten und meine Beobachtungen im Verwaltungs-
system, ihre eigenen Netzwerke gewinnbringend einzusetzen.  
 



184 

Dies gilt auch für den Bereich der Politik. Obwohl in Armenien, darauf 
wurde ich immer wieder hingewiesen, seit der Unabhängigkeit die De-
mokratie eingeführt wurde, ist man der Überzeugung, dass das Volk und 
die Politik nichts miteinander zu tun hätten. Im „wilden Osten“ herrscht, 
wie ich in einem späteren Kapitel erklären werde, das Gesetz des Stärke-
ren, weswegen der einfache Bürger sich aus der Politik, in der er nichts 
ausrichten zu können glaubt, heraushält.  
Aristoteles nennt die private Sphäre oikos und definiert sie als das Gegen-
teil der polis. Die polis, die öffentliche Sphäre, ist dabei für Aristoteles 
die Sphäre der Politik (Höffe 2001). In Armenien und Jerewan scheint 
diese Sphäre den Mächtigen vorbehalten zu sein, was eine weitere Erklä-
rung für den aktuellen Rückzug ins tun liefert.  
 
Der Umgang mit Staat und Politik ist bis heute von Misstrauen geprägt 
und hat oft Ähnlichkeit mit einem Kampf, der in erster Linie in und mit 
den Verwaltungsbehörden ausgefochten (und oft verloren) wird.  
Einen Vorteil verspricht dabei, wie gesagt, der Einsatz „privater“ Bezieh-
ungen, was auf staatlicher Ebene als Korruption13 betrachtet wird, aber 
aus der Perspektive des Einzelnen durchaus legitim erscheint, da soziale 
Beziehungen an sich nicht negativ, sondern ganz im Gegenteil, wie im 
zweiten Teil der Arbeit beschrieben, positiv bewertet werden.  
Die Frage ist, wo und von wem soziale Beziehungen eingesetzt werden. 
Auch hier kommt es also auf die Innensicht an und was aus dieser Sicht 
als „privat“ und was als „öffentlich“ einzuschätzen ist. Diese Einschät-
zung bestimmt, welche Verhaltensweisen angemessen erscheinen. Wenn 
sich der Präsident und ein Oligarch über ein Geschäft einig werden, ist 
man empört. Wenn der Bruder des Präsidenten, wie offenbar geschehen, 
den Immobilienmarkt kontrolliert und auf seine Verwandten verteilt, gilt 
dies als kriminell. Gleichzeitig wird erwartet, dass der eigene Cousin oder 
Onkel, der in der Verwaltung arbeitet, den Verwandten Vorteile ver-
                                                      
13Als Alltagsvokabel wird der Begriff „Korruption“ in Armenien verwendet, um den 
Missbrauch einer sozialen oder beruflichen Position oder von finanziellen Mitteln zu 
bezeichnen. V.a. offiziellen Vertretern der Administration, Politik, Wirtschaft und Justiz 
wird sie vorgeworfen. Korruption wird mit Schuld gleichgesetzt, wobei insbesondere eine 
mächtige Minderheit gegenüber einer machtlosen Mehrheit schuldig wird. Dabei ist es, 
wie im Text erläutert, von der Perspektive abhängig, wer und was als „korrupt“ betrachtet 
wird. 



185 

schafft. Dieser Onkel wird dann nicht als Repräsentant des Staates, son-
dern als Repräsentant der gemeinsamen Interessen der Familie (əntanikh, 
azgakanuthjun, aperuthjun, barekamuthjun etc.) betrachtet, die sich ge-
gen den Staat – und die korrupten Herrscher – behaupten muss.  
Es ist also eine Frage der Perspektive und der Position, die einzelne Men-
schen in bestimmten sozialen Netzwerken in Hinblick auf den Staat ein-
nehmen. 

Erwartungen, Enttäuschungen, Privatisierung, Vertrauen 
Schon zu Sowjetzeiten war das tun, neben erwähnten Gegenöffentlich-
keiten, sozialen Beziehungen und Netzwerken, ein Refugium mit eigenen 
Strukturen und Regeln und bildete einen „Gegenraum“ zur staatlich kon-
trollierten Stadt.14 Allerdings kümmerte sich der sowjetische Staat um 
alles, was bis zur Hausschwelle reichte.  
 
Der sowjetische Staat, den ich bisher so negativ als „Leviathan“ be-
schrieben habe, wurde als Gestalter der materiellen urbanen Umgebung 
durchaus auch geschätzt. Sein Einfluss wurde von meinen Gesprächs-
partnern, v.a. rückblickend und zumindest in Bezug auf den Städtebau, 
hoch klassifiziert. Zu Sowjetzeiten wurden, so wird einstimmig erklärt, 
die Treppenhäuser gewischt, die Aufzüge gewartet, die Dächer repariert, 
die Plätze und Straßen gekehrt, der Müll abgeholt und die Parkanlagen 
bepflanzt und gepflegt. Das heutige Jerewan wurde zur Sowjetzeit erbaut 
und war eine Stadt, die in vielerlei Hinsicht dem sowjetischen Urbanisie-
rungs- und Modernisierungstraum entsprach und bei seinen Bewohnern 
euphorische Begeisterung weckte.  
 
Natürlich waren an den Staat als Hüter des öffentlichen Raums nicht nur 
Ängste, sondern viele Erwartungen geknüpft. Diese Erwartungen haben 
sich im unabhängigen Armenien kaum verändert und werden vom ge-
genwärtigen Staat oft bitter enttäuscht.  

                                                      
14In nachstalinistischer Zeit ließ die Kontrolle im privaten Raum nach, auch, weil die 
Kontrolle des Privaten nicht mehr flächendeckend aufrechterhalten werden konnte und 
vielfach erfindungsreich unterlaufen wurde (Oswald & Voronkov 2003: 46). 



186 

Viele Stadtbewohner Jerewans sind der Ansicht, dass der öffentliche 
Raum seit der Unabhängigkeit verwahrlost. Im Gegensatz zu früher gilt 
der öffentliche Raum als verschmutzt, ungepflegt, hässlich und stinkend, 
wofür fast ausschließlich der Staat und die Regierung bzw. deren Vertre-
ter verantwortlich gemacht werden. Diese werden mit den sowjetischen 
Machthabern und Strukturen verglichen, wobei der Zustand des öffentli-
chen Raums als Maßstab genommen wird.  
Wenige Bürger kommen dabei auf die Idee, sich als Staatsbürger oder 
„bürgerliche Öffentlichkeit“ für den öffentlichen Raum und gesellschaft-
liche Probleme zuständig zu fühlen. Ob dies ausschließlich als Folge der 
oben beschriebenen Trennung von Staat und Gesellschaft und der Unter-
drückung einer bürgerlichen Öffentlichkeit zu erklären ist, ist mir unklar, 
da es meiner Meinung nach auch ein tief verwurzelter kultureller Wert 
ist, sich in erster Linie auf das tun zu konzentrieren.  
 
Die Trennung zwischen „öffentlich“ und „privat“, zwischen „Stadt“ und 
tun, hat seit der Unabhängigkeit und der damit einhergehenden Privatisie-
rung noch eine weitere verstärkende Dimension erhalten. Heute ist sie 
auch eine Trennung zwischen „privatem“ und „öffentlichem Eigentum“, 
d.h. zwischen masnavor (privat; armen.: մասնավոր) und hanrajin (ge-
meinsamem, öffentlichem; armen.: հանրային) sephakanuthjun (Eigen-
tum), eine Grenzziehung, die John Locke bereits 1690 in seinem Second 
Treatise on Government beschreibt (Locke 1980 [1690]).  
In der Sowjetzeit war theoretisch alles öffentliches bzw. kollektives Ei-
gentum, sogar das tun, auch wenn dieses, wie oben erläutert, von den 
Bewohnern als „Besitz“ betrachtet wurde. Theoretisch waren in diesem 
Sinne „privat“ und „öffentlich“ kaum getrennt. 
Der Staat, der sich selbst als „Redistributionszentrum“ verstand, wurde 
jedoch von vielen als „Distributionszentrum“ wahrgenommen, von dem 
man so gut es ging zu profitieren versuchte. Yalçin-Heckmann, die im 
ländlichen Aserbaidschan u.a. den Prozess der Privatisierung untersucht 
hat, beschreibt eine Auffassung von „öffentlichem“ und „kollektivem 
Eigentum“, die sich genauso auch in Jerewan beobachten lässt.  
Auch in Jerewan wird und wurde „privates Eigentum“ in Opposition zu 
Staatseigentum – und nicht in Opposition zu kollektivem Eigentum – ge-
sehen: 



187 

„Private property was seen in opposition to state property, rather than in 
opposition to what one might understand as belonging to or symbolically 
or materially representing the collective” (Yalçin-Heckmann 2010: 9). 
 
Die Gegenüberstellung von „privat“ und „kollektiv“ wird also in eine 
Opposition von „privat“ und „staatlich“ umgedeutet, was eine entschei-
dende Verlagerung der Zuschreibung der Verantwortungen mit sich 
bringt und eine „bürgerliche Öffentlichkeit“ bis heute, so glaube ich, der 
Verantwortung entbindet (vgl. Yalçin-Heckmann 2010: 9; 13; vgl. Hann 
& the „Property Relations“ Group 2003).  
 
Viele Verantwortungsbereiche haben sich dennoch – mitunter im Zuge 
der Privatisierung – zwangsläufig verändert. Wenn früher in einer Woh-
nung die Energieversorgung nicht funktionierte, so war der Staat tatsäch-
lich dafür verantwortlich, das Problem zu beheben. Gas, Strom, Wasser 
und vieles mehr wurden den Bewohnern kostenlos zur Verfügung ge-
stellt. Seit der Privatisierung ist dies nicht mehr der Fall. Der postsowjeti-
sche Staat hat sich, was diese Dinge anbelangt, vollständig aus dem pri-
vatisierten Raum zurückgezogen. Dies wird zwangsläufig akzeptiert. 
Nach wie vor wird der armenische Staat aber als „Eigentümer“ des „öf-
fentlichen“ und „nicht privatisierten Raums“ gesehen. Der Staat gilt als 
Stellvertreter der „öffentlichen Meinung“ und der „Öffentlichkeit“ und 
sollte idealerweise im „öffentlichen Raum“ die „öffentlichen Interessen“ 
vertreten (vgl. Oswald & Voronkov 2003: 56; vgl. Fuller & Harriss 2000: 
3)15. Der Staat ist sozusagen der „Hausherr“ der Stadt und des Landes.  
 
Dass das Vertrauen in staatliche Institutionen und in die anonyme Öffent-
lichkeit in Armenien und in Jerewan gering ist, zeigen verschiedene Stu-
dien, die z.B. Paturyan ausgewertet hat:  
 

                                                      
15Im weiteren Verlauf der Arbeit wird deutlich, dass die „öffentliche Meinung“ und die 
„öffentlichen Interessen“ nicht unbedingt den staatlichen Interessen entsprechen müssen. 



188 

„Armenian society is characterized by low levels of generalized social 
trust; only about one- forth of the Armenian population is inclined to 
trust people. This number has not changed over the past decade. The 
army, the church and the banks are currently the three most trusted insti-
tutions in Armenia: the parliament, the courts and the police are the three 
least trusted” (Paturyan 2011: 6). 
 
Die Ordnung bricht, so armenische und ausländische Beobachter, aus 
diesem Grund zusammen – und auch das Verhalten der Bürger passt sich, 
so glaubten meine Informanten zu erkennen, im öffentlichen Stadtraum 
an diesen Zustand an. Sobald man den Fuß über die eigene Türschwelle 
setzt, sich aus der Geborgenheit enger Verwandtschafts- und quasiver-
wandtschaftlicher Beziehungen begibt, befindet man sich unter „Wölfen“, 
und muss sich, um sich durchzusetzen, dramatisch ausgedrückt, „wie ein 
Wolf unter Wölfen benehmen“. 
 
Der postsowjetische Staat wird, so lässt sich zusammenfassen, noch im-
mer als etwas von den „echten Menschen“ Losgelöstes betrachtet16. Er 
und seine Vertreter werden für den Zerfall der Stadt, die Unordnung, den 
Schmutz und den Niedergang des sozialen und kulturellen Lebens ver-
antwortlich gemacht. Ein Musiker, der nach seinem Exil in Amerika nach 
Jerewan zurückgekehrt ist, stellt Folgendes fest:  
 
„Früher sind die besten Musiker der Welt in Armenien aufgetreten. In 
Armenien war das höchste Kulturniveau in der gesamten Sowjetunion. 
Malerei, Schriftstellerei… nur das Kino war schlecht und ist schlecht 
geblieben. Alles andere war unvergleichbar mit der Situation heute. Heu-
te geht alles ‚down‘. Die Leute haben überhaupt keinen Geschmack. Alle 
großen Künstler sind weggegangen. Hier konnte man nichts mehr verdie-
nen. Früher gab es Könige, die sich für Kunst interessiert haben. Der 
Louvre, z.B., ist ein Wunder. Aber die heutigen Politiker interessieren 
sich nicht dafür. Wie der Hausherr, so das Haus“. 
 

                                                      
16Dieses Phänomen scheint auch in anderen postsozialistischen Staaten aufzufallen, wie 
z.B. die Studie Giordanos und Kostovas (2002) zu Bulgarien zeigt. 



189 

Das Interessante an dieser Aussage ist, dass die Stadt und der Staat eben 
gerade nicht „das Haus“ sind, aber sehr wohl am Haus, am tun als Idee 
und Wert (als einschließendes Haus), gemessen werden.  
Wie oben erläutert, hat der Begriff des tun mehrere Bedeutungsebenen. 
So kann der Begriff z.B. auch mit „Heimat“ übersetzt werden. Analog 
dazu könnte man die Stadtbevölkerung Jerewans, den Staat oder die Na-
tion in bestimmten Kontexten als „Familie“ interpretieren. Im Vergleich 
zu den Zuständen im tun-Haushalt der ideellen əntanikh ist allerdings 
einiges faul im Staate...  
Die Aufgaben, deren Erfüllung man von der neuen (Stadt-)Regierung und 
ihren Beamten, d.h. von den neuen „Hausherren“, erwartet, haben sich 
seit der Sowjetzeit nicht stark verändert. Die Regierung und die Staat-
verwaltung reagieren deswegen auf diese Erwartungen, nicht zuletzt mit 
ihren Wahlversprechungen. Als während meines Aufenthaltes die Bür-
germeisterwahlen anstanden, warben die Wahlplakate unter dem Motto 
„für Dich, Jerewan“ mit folgenden Versprechungen: 
 
„Saubere Stadt, Grüne Stadt, Stadt der Arbeit, Akkurate Stadt, Stadt der 
Ordnung und Regel, Bequeme Stadt, Die Stadt der Traditionen und der 
Zukunft, Für Dich, Jerewan“. 
 
Einige konkrete Herausforderungen hat die Stadtverwaltung, laut eigenen 
Angaben auf der offiziellen Webseite, auf kommunaler Ebene in den 
Distrikten bereits bewältigt. Es geht dabei um die Pflege der nicht privati-
sierten Räume, für das die „öffentlichen“ Aufzugschächte in den Gebäu-
den mit den privatisierten Wohnungen ein gutes Beispiel darstellen:  
 
“As of August 1, 2007 354 elevators out of 4261 existing in the elevator 
sector of Yerevan were out of order, and the technical condition of the 
rest was unsatisfactory. According to rules of operation of elevators, 
their operation life is 25 years, and more than a half of the elevator sec-
tor of the capital was obsolete, and the rest was dismantled and had miss-
ing parts. In 1990s more than 1000 specialists worked in the sector of 
operation and maintenance of elevators, their number decreased year 
after year, and last year the number of certified specialists did not exceed 
200. In 2007 the RA government allocated AMD 3 billion for the elevator 



190 

sector of Yerevan. The sum was provided to the City Hall of Yerevan. 
Repair works were carried out by “Yerverelak” CJSC and elevator main-
tenance services of quarter communities, and the control was executed by 
the Department of Communal Services of the City Hall of Yerevan. First 
of all, 38 elevators had to be changed by new ones: 3 in each of the com-
munities Avan, Arabkir, Achapnyak and Malatya-Sebastia, 9 – in the 
community Kentron, 7 – in the community Shengavit, 9 – in the commu-
nity Nor Nork, and 1 – in the community Davtashen. The Department of 
Communal Services of the City Hall of Yerevan investigated technical 
conditions of all 4261 elevators and gave financial estimation. 2464 ele-
vators were capitally repaired in the course of a year within the frame-
work of the program of the City Hall for 2007-2009 for safe operation, 
capital repair and modernization of elevator systems of Yerevan, 271 of 
which – in Avan, 253 – in Arabkir, 133 – in Achapnyak, 379 – in Davta-
shen, 173 – in Erebuni, 303 – in Kentron, 457 – in Malatya-Sebastia, 250 
– in Shengavit, 106 – in Kanaker-Zeytun, 6 – in Nubarashen […]”.17 
 
Solche und ähnliche Erfolgszahlen werden von kritischen Bürgern in 
Frage gestellt. Sie halten sie für gefälscht und sprechen von Augenwi-
scherei und Betrug.  
Zwar soll es einzelne Führungspersönlichkeiten wie z.B. den „Distrikt-
Bürgermeister“ von Avan geben, die als charismatische Herrscher und 
Vaterfiguren die Lage in ihrem Distrikt ehrlich verbessern. Die Mehrheit 
der Regierenden und Beamten wird jedoch als egoistisch, profitorientiert 
und gewissenlos eingeschätzt. Sie gelten als Betrüger, für die die Werte, 
die innerhalb der əntanikh kultiviert werden, im öffentlichen Raum, für 
den sie verantwortlich sind, nicht zu gelten scheinen – vielleicht auch 
nicht gelten können.  
 

                                                      
17Yerevan municipality: “Communal Services”. URL: http://goo.gl/OS91zw (17.12.2012). 



191 

4.2 Schuld und Werte der Verwaltung 
Die Verantwortungslosigkeit der Regierenden zeige sich, so wurde mir 
immer wieder erklärt, beispielhaft an den Park- und Grünanlagen. 
Humphrey betont in einem Aufsatz den wichtigen Stellenwert, den Be-
pflanzungen für die sowjetische Ideologie im urbanen Raum hatten 
(Humphrey 2005: 39-58). Die Konzeption Jerewans als „Gartenstadt“ 
(gorod sad) ist ein gutes Beispiel für die konsequente Umsetzung dieser 
Ideologie. So verwundert es nicht, dass der Zustand der urbanen Blumen-
beete, Parkanlagen und der Baumbestand als Indikator für die Qualität 
der Regierung und Stadtverwaltung betrachtet werden.  
Die Vernichtung der „grünen Lunge der Stadt“, das Abholzen der Baum-
bestände zu Heizzwecken in den so genannten „schwarzen Jahren“, wird 
als ein Symbol für den totalen Zusammenbruch des Landes, des Staates 
und der Stadt Jerewan interpretiert. Die Verwahrlosung der Parkanlagen 
wird ähnlich gedeutet, nämlich als Niedergang der urbanen Kultur. Ent-
sprechend werben Wahlkandidaten für sich, indem sie Blumenbeete be-
pflanzen. Oft wird dies positiv aufgenommen, aber auch als rein „kosme-
tische Verbesserung“ verurteilt, die nur dazu da sei, um von den wahren 
Problemen abzulenken.  
Angesichts der symbolischen Bedeutung der Pflanzen ist es verständlich, 
dass Vartan in seinem Kampf gegen den Abriss seines Hauses ausgerech-
net mit ein paar Bäumen die Unfähigkeit der Regierenden und der Stadt-
verwaltung zu beweisen versucht. Er fragte mich, ob mir in seiner Straße 
etwas auffiele und wies mich dann auf den Unterschied zwischen den 
Bäumen auf der linken und auf der rechten Seite der Terian-Straße hin:  
 
„Hier auf unserer Seite sind die Bäume grün und wachsen, weil wir, die 
Bewohner, uns darum kümmern und sie gießen. Auf der anderen Seite 
kümmert sich die Stadt darum. Siehst du? Dort gibt es nur noch vertrock-
nete Stecken. Sie gießen einfach nicht. Ich sage immer, das, wofür die 
Stadt verantwortlich ist, geht kaputt und vertrocknet“.  
 
Tatsächlich sieht man auf der gegenüberliegenden Straßenseite nur ver-
dorrte Stämmchen, während die Bäumchen auf der Seite der Wohnhäuser 
noch klein, aber immerhin grün sind (Abb.24). Diese Beobachtung ist für 



192 

Vartan ein Beweis für das unmoralische Verhalten der Mächtigen und 
v.a. des Bürgermeisters: 
 
„Wenn er ein guter Mann wäre, hätte er schon vor der Wahl etwas getan. 
Sie machen immer Werbung. In den Wahlkampagnen wurde von den 
Schneefahrzeugen gesprochen, die für die Stadt gekauft wurden. Sie ha-
ben die Autos gezeigt, aber im Winter wurde der Schnee nicht wegge-
räumt und die Leute sind auf dem Eis ausgerutscht. Mit den Bäumen, die 
sie pflanzen, ist es genauso. Sie sagen, wir haben so und so viele Bäume 
gepflanzt, und gratulieren sich und fühlen sich gut… und dann gießen sie 
sie nicht und sie vertrocknen“. 
 
Auch mit den Gesetzen treiben die Regierung und Stadtverwaltung, laut 
Vartan, Schindluder, weswegen Vartan eigene Methoden im Umgang mit 
der Verwaltung entwickelt hat. Als einige Beamte der Stadtverwaltung 
vor seiner Tür stehen, öffnet er ihnen nicht:  
 
„Ich habe sie nicht herein gelassen. Ich habe ihnen gesagt, dass sie kein 
Recht haben, bei mir einzudringen. Diese Dummköpfe haben dann meine 
Außentür fotografiert und ein Protokoll geschrieben. Ich habe dann die-
sen Brief bekommen, der zeigt, dass sie einfach nur dämlich sind. (Vartan 
zeigt mir den Brief) Hier ist das Foto von meiner Tür, hier ist ein Plan 
meiner Wohnung aus dem Katasteramt und hier sind die Angaben zu den 
Maßen meiner Wohnung auf dem Plan des Katasteramts. Nur weil ich sie 
nicht hereingelassen habe, schreiben sie, dass sie nicht wissen, ob ich 
Türen und Fenster habe… Dabei haben sie doch mindestens eine Tür 
fotografiert. Sie wissen angeblich nicht, ob ich eine Decke und einen 
Boden habe. Soll das heißen, ich bin ein Engel geworden und schwebe in 
meiner Wohnung?! Das zeigt einfach wie dumm sie sind“. 
 
Die Unfähigkeit der Beamten wird von Vartan so dargestellt, als hätte sie 
bereits absurde Ausmaße erreicht.  
Doch laut Vartan sind nicht nur die Behörden und der Bürgermeister, 
sondern auch die Bürger an der Misere schuld. Ihre Passivität gegenüber 
den Behörden sei das eigentliche Problem. Vartan räumt ein, dass die 
Konfrontation mit der Bürokratie eine Art Krieg sei. Doch dieser Krieg 



193 

sei notwendig, weshalb Vartan in den Kampf gezogen ist. Dabei ver-
gleicht er seine Rolle mit der des schottischen Freiheitskämpfers William 
Wallace: 
 
„So… und ich habe jetzt beschlossen, etwas in unserem armenischen 
Staat zu verändern. Da gibt es diese komischen Behörden, die jeden Mo-
nat kommen und Geld einsammeln. Das Geld ist für den Müll, für die 
Renovierungen am Haus und für den Hausflur und die Insektenbekämp-
fung usw. Ich weigere mich jetzt, dieses Geld zu bezahlen. Hast du unse-
ren Flur gesehen? Er ist dreckig. Die kassieren das Geld und machen 
nichts. Ich verstehe, dass sie sich um den Müll kümmern, und ich bezahle 
deswegen nur den Müll. Wir haben in Armenien ein sehr gutes Gesetz-
buch mit sehr guten Gesetzen. Das Problem ist, dass die Leute es nicht 
kennen. Weder die Bürger noch die Beamten wissen, was im Gesetz steht. 
Ein Gesetz ist ein Instrument des Zusammenlebens. Wie soll das funktio-
nieren, wenn man das Instrument nicht benutzen kann?! Ich dachte im-
mer, dass die Stadt verantwortlich ist, wenn ein Stein von meinem Balkon 
herunterfällt und jemanden umbringt. Jetzt habe ich gelesen, dass das 
nicht der Fall ist. Sie kassieren das Geld, haben aber keine Arbeitsver-
träge mit den Bewohnern. Das bedeutet, dass sie all diese Sachen nicht 
machen müssen und dass es keine Papiere gibt, die sie dazu verpflichten. 
Das bedeutet, dass der Beamte sich einfach aus dem Staub machen kann, 
wenn etwas passiert. Ich habe gelesen, dass man diesen ‚Schek‘18 nicht 
mehr braucht. Die Bewohner haben das Recht, sich selbst zu organisie-
ren. Sie können selbst Geld sammeln und entscheiden, was sie damit ma-
chen. Ich habe den Bewohnern in unserem Haus gesagt, dass wir das 
selbst in die Hand nehmen müssen. Sie zahlen einfach, weil es üblich ist. 
Ich frage sie: ‚für was zahlt ihr?‘... und sie wissen es nicht! Jetzt organi-
sieren wir uns selbst. Man braucht da natürlich einen Verantwortlichen, 
und sie haben gesagt, ich soll das machen. Aber was soll das. Ich kann 
nicht alles machen. Ich bin ja kein Esel, der alle Lasten trägt. Jedenfalls 
habe ich extra nichts gemacht und gewartet, damit sie verstehen, dass sie 
nichts zustande bekommen. Nach ein paar Monaten habe ich dann doch 
                                                      
18Die Abkürzung Schek (russ.: ЖЭК) steht für schilischtschno-ekspluatazionaja kontora 
(жилищно-эксплуатационная контора), was sich schwer ins Deutsche übersetzen lässt. 
Vielleicht könnte man von einem „Büro zur Wohnverwaltung“ sprechen.   



194 

zugesagt. Ich werde das machen. Sie werden sehen, dass alles besser 
wird, und dann werde ich nach Russland fahren und die Sache an jeman-
den weitergeben. Dann gibt es schon keinen Ausweg mehr und einer muss 
das machen. Mit dem ‚Schek‘ bin ich gerade in Verhandlungen. Ich habe 
eine Taktik wie die Mongolen. Die Mongolen haben immer eine kleine 
Truppe vorgeschickt, haben dann so getan, als würden sie wegrennen. 
Die Feinde sind ihnen gefolgt und dann haben sie diese Feinde über-
rascht und mit großen Truppen umzingelt. Ich habe die gleiche Taktik. 
Ich habe jetzt einen Brief mit sehr dummen Fragen an den ‚Schek‘ ge-
schrieben. Ich habe gefragt, für was sie Geld sammeln, was was kostet 
etc. So als ob ich gar nichts wüsste. Sie werden denken, dass ich gar 
nichts weiß, und sie werden mir einen unvorsichtigen Brief schreiben. Sie 
werden in den Antworten ganz bestimmt das Gesetz brechen. Dann werde 
ich es Schwarz auf Weiß haben und dann werde ich zeigen, dass ich sehr 
genau Bescheid weiß. Dann werde ich damit vor Gericht gehen. Die ad-
ressieren bis heute die Briefe an meine Mutter, obwohl ich ihnen ihre 
Sterbeurkunde gebracht habe. D.h., dass sie total inkompetent sind. Sie 
wissen nicht, wo und wie viele Leute wo leben, wer lebt und wer gestor-
ben ist. Sie haben einfach keine Ahnung“. 
 
Wie ich selbst in einigen Situationen, ohne ein Rechtsexperte zu sein, 
feststellen konnte, nehmen die Stadtbewohner tatsächlich in vielen Situa-
tionen die in den Gesetzen verankerten Rechte nicht zur Kenntnis. Den 
Behörden wird grundsätzlich – meiner Meinung nach in manchen Fällen 
auch unbegründet – Korruption vorgeworfen, weswegen man erst gar 
nicht versucht, Probleme auf offiziellem Wege zu lösen, sondern oft auf 
Bestechungen und persönliche Netzwerke, also auf privatisierte öffentli-
che Beziehungen ausweicht.  
 
Laut Max Weber äußert sich und funktioniert jede Herrschaft als Verwal-
tung (Weber 1985: 545). In der Bürokratie und in der Person des Beam-
ten begegnen die Bürger dem sonst abstrakt vorgestellten Staat, dem 
„Hausherrn“ des öffentlichen Raums.  
Tatsächlich sind es auch in Jerewan die Behörden, die für die Stadtreini-
gung, Baugenehmigungen, die Betreuung von öffentlichen Gebäuden und 
Parkanlagen, für die öffentliche Ordnung, die Infrastruktur und alles, was 



195 

nicht in die Verantwortung des Privaten fällt, zuständig sind. Die Verwal-
tung repräsentiert und spiegelt den Staat, die Regierung und die Mächti-
gen.  
Die Entwicklung einer komplexen Verwaltung bzw. Stadtverwaltung 
dürfte in Jerewan mit der Stadtentwicklung einhergegangen sein. V.a. seit 
der Ankunft der Russen zu Beginn des 19. Jahrhunderts und der sowjeti-
schen Rekonstruktion Jerewans in den 20er Jahren machten die Stadtpla-
nung, der Ausbau der Infrastruktur, die Installation der Kanalisation und 
der Aufbau eines Elektrizitäts-, Kommunikations- und Nachrichtenne-
tzes, die Einrichtung eines Bildungs- und eines medizinischen Versor-
gungssystems, die Betreuung einer Freizeit- und Kulturlandschaft sowie 
die Industrialisierung einen komplizierten Verwaltungsapparat notwen-
dig. Das Archivmaterial aus sowjetischer und vorsowjetischer Zeit zeigt, 
dass alle städtebaulichen Maßnahmen sogfältig geplant, von verschiede-
nen Gremien beschlossen und stets ausführlich dokumentiert wurden. In 
Sitzungsprotokollen des Stadtrats (sovjet goroda, russ.: совет города) 
konnte ich die zahllosen Beschlüsse nachlesen, die den Plan Tamanyans 
begleiteten. Man findet darin die Listen der Baumaterialen, die Kosten-
rechnungen, offizielle Anweisungen zur Durchführung bestimmter Bau-
maßnahmen und sogar die Korrespondenz der Behörden mit dem Archi-
tekten.  
Der sowjetische Verwaltungsapparat, der letztlich sowjetische Interessen 
und die Interessen der zentralen Regierung in Moskau vertrat, wurde oft 
als repressiv empfunden. Im Vergleich mit dem Funktionieren der ge-
genwärtigen Verwaltung, wird er jedoch nicht selten auch in einem posi-
tiven Licht erinnert.19  
Heute sind die wichtigsten Repräsentanten und Entscheidungsträger auf 
gesamtstädtischer Ebene der Bürgermeister und der Ältestenrat20 und auf 
Distrikt-Ebene die „Distrikt-Bürgermeister“ (s.o.), die oft relativ „schil-
lernde Persönlichkeiten“ sind. 
 

                                                      
19Obwohl es zu einer Umstrukturierung und Umschichtung der Aufgabenbereiche kam, 
sind viele wichtige Behörden und Institutionen unverändert erhalten geblieben, so z.B. das 
Katasteramt und die Institution des Chefarchitekten der Stadt. 
20Yerevan municipality: „City Authorities“. URL: http://www.yerevan.am/main.php?lan-
g=3&page_id=389 (06.11.2012). 

http://www.yerevan.am/main.php?lang=3&page_id=389
http://www.yerevan.am/main.php?lang=3&page_id=389


196 

Merkmale einer ideal funktionierenden Bürokratie sind laut Weber: 
„Präzision, Schnelligkeit, Eindeutigkeit, Aktenkundigkeit, Kontinuierlich-
keit, Diskretion, Einheitlichkeit, straffe Unterordnung, Ersparnisse an 
Reibungen, sachlichen und persönlichen Kosten […]“ (Weber 1985: 
562). Geschulte Beamte, die ausschließlich der Rationalität und ihren 
Aufgaben verpflichtet sind, würden diese Qualitäten auf ein Optimum 
steigern (Weber 1985: 562); ein Ideal, das bereits von vielen Theoretikern 
als naive Vorstellung entlarvt wurde (Fuller & Harriss 2000: 3).  
Auch in Jerewan entspricht die Bürokratie ganz offensichtlich nicht dem 
Weber’schen Idealbild. Administrative Prozesse ziehen sich, davon konn-
te ich mich selbst überzeugen, oft endlos in die Länge – und den Beamten 
wird in alltäglichen Flüchen Inkompetenz und Willkür sowie Ver-
schwendung, Vetternwirtschaft und Korrumpierbarkeit vorgeworfen. Die 
Liste der Vorwürfe ist endlos.  
Der Umgang mit der Administration ist für viele frustrierend. Der einfa-
che Bürger steht lange in den Warteschlangen, bevor er an sein Ziel ge-
langt – oder es aufgeben muss. Er wird oft von Behörde zu Behörde ge-
schickt und dabei mit Herablassung behandelt. In den Warteschlangen 
werden die Schwachen von den Starken überholt – und insgesamt ist der 
bürokratische Apparat für einen normalen Bürger so undurchschaubar, 
dass er sich im System verliert und den Beamten auf Gedeih und Verderb 
ausgeliefert ist. Die Verwirrung ist, laut Vartan, Teil einer Taktik:  
 
„Nun, sie wollen einem sooolche Nudeln über die Ohren hängen, dass 
man überhaupt nichts mehr versteht, was vor sich geht“. 
 
Ob man nun den Wohnort registrieren, ein Grundstück kaufen, ein Haus 
bauen oder nur die Kinder an einer bestimmten Schule anmelden möchte, 
immer ist man, so behaupteten zumindest viele meiner Informanten, auf 
das Wohlwollen einzelner Verwaltungspersonen und „Direktoren“ ange-
wiesen. Da ich während meines Forschungsaufenthaltes selbst einige 
Genehmigungen benötigte, z.B. für die Nutzung verschiedener Archive, 
die Verlängerung meines Visums oder für die Einsicht der Karten im Ka-
tasteramt – und mich auch sonst durch einige städtische Behörden kämpf-
te –, durfte ich die Ohnmacht angesichts der Administration selbst erfah-
ren.  



197 

Jeder Behördengang war ähnlich. Meist irrte ich verzweifelt durch endlo-
se Gänge mit schäbigen Teppichen und Labyrinthen aus Türen und Zu-
ständigkeiten, die mich an die phantastischen Beschreibungen Murakamis 
in Tanz mit dem Schafsmann erinnerten (Murakami 2003). In manchen 
hoch frequentierten Behörden wird dieses Herumirren wegen der knap-
pen Öffnungszeiten zum Wettlauf mit anderen Suchenden. Wer als erstes 
die richtige Tür findet, hat Chancen, am selben Tag abgefertigt zu wer-
den. Hinter den Gängen und Türen trifft man oft auf Sekretärinnen, die 
die Bittsteller ignorieren und ungehemmt Kaffee trinken, während die 
Uhrzeiger gnadenlose Runden drehen. Und wenn man die Amtshierarchie 
endlich durchlaufen hat, landet man gewöhnlich bei einem grimmigen 
Direktor, der sich hinter einem gewaltigen Schreibtisch verschanzt und 
mit gewichtiger Mine und unantastbarer Autorität im Zuge eines Gnaden-
aktes Stempel und Unterschriften auf Papiere setzt. 
 
Meine Interviewpartner waren allgemein der Auffassung, dass es nur 
wenige Möglichkeiten gäbe, Beamte positiv zu beeinflussen. Diese Mög-
lichkeiten seien Bestechungen oder Beziehungen.  
Nur wenigen Vertretern des Staates wird ein tadelloser Charakter zuge-
schrieben, der solche Einflussnahme entbehrlich macht. Das Ansehen der 
Beamten in der Öffentlichkeit ist dementsprechend schlecht und die so 
genannte „soziale Schätzung“ (Weber 1985: 553) denkbar gering. Früher 
galten Beamte als der verlängerte Arm der korrupten Kolonialmacht in 
Moskau, heute gelten sie als Blutsauger im demokratischen System und 
als Handlanger und Repräsentanten einer korrupten Regierung. Ihnen 
wird vorgeworfen, das Gesetz zu missbrauchen, indem sie es missachten 
oder gegen die Bürger verwenden.  
Laut Weber muss jede Form der Herrschaft auf die eine oder andere Wei-
se legitimiert sein. Auch der Gehorsam der Beamten kann nur durch eine 
legitime Herrschaft erreicht werden. In Jerewan bzw. Armenien gibt es, 
so möchte ich aufgrund meiner Daten behaupten, weder Vertrauen in die 
Bürokratie an sich, d.h. kein Vertrauen in die „rationale Herrschaft“ im 
Sinne Webers, noch Vertrauen in die Herrschenden, die weder durch 
Tradition noch durch Charisma, oft nicht einmal durch persönliche Auto-
rität Anerkennung bei der Bevölkerung finden (vgl. Weber 1985: 550). 
Die „Amtstreuepflicht“ (Weber 1985: 553) des Beamten steht also auf 



198 

morschem Boden, genauso wie andere Bedingungen für eine funktionie-
rende Verwaltung und einen gesunden Beamtenapparat.  
Oft sind es nicht die „Fachschulung“ und die „Kompetenz“, sondern fi-
nanzielle Mittel und Kontakte, die am Anfang einer Beamtenkarriere 
stehen. Da das Gehalt eines Beamten trotzdem oft nicht ausreicht, um ein 
„normales Leben“ zu führen oder eine Familie zu ernähren, ist der Be-
amte auf Nebentätigkeiten oder zusätzliche Zahlungen sogar angewiesen 
(vgl. Weber 1985: 555-556; 572-573). Diese Zahlungen kann der Beamte 
einfordern, indem er seine Position, seine Beziehungen und das „geheime 
Wissen“ (Weber 1985: 548-549), das er über das Funktionieren der büro-
kratischen Abläufe besitzt, ausspielt. Dabei werden manchmal auch lega-
le Gesetze genutzt, um die Bürger zu erpressen. So wurde mir z.B. be-
richtet, dass die staatlichen Steuerprüfer mit einer irrational strikten An-
wendung der Gesetze drohen. Würden sie nicht mit Bestechungen abge-
funden, wühlten sie so tief, bis sie das Haar in der Suppe fänden. Kleine 
und mittelständische Betriebe hätten deswegen in diesem System keine 
Überlebenschance. Die gesetzlich (angeblich) begründbaren Abgaben sei-
en, so wurde mir von verschiedenen Seiten berichtet, zu „absurd“ und 
selbst die Bestechungsgelder noch zu hoch und unberechenbar. 
Weber beschreibt u.a. den Zusammenhang zwischen einer funktionieren-
den Bürokratie und einem rationalen Rechtssystem mit „berechenbaren 
Regeln“, d.h. festen Gesetzen (Weber 1985: 562-566). Auch dieses 
Rechtssystem21 wird in Armenien, wie schon vorangehendes Beispiel 
gezeigt hat, in Frage gestellt. Meine Gesprächspartner wurden nicht mü-
de, mir diesen Umstand zu erläutern: 
 
„Das postsowjetische Gebiet ist sehr korrupt… Obwohl die westliche 
Korruption… die geht auch höher als das Dach. Aber dort macht man 
das anders. Da gibt es eine große Mittelschicht (…), die nicht arm und 
nicht reich ist… und für die funktioniert das Gesetz auf jeden Fall. Nie-
mand kann da… da ist es nicht wichtig, ob du der Sohn von Angela Mer-
kel oder von einem einfachen Bürger bist. Wenn du das Gesetz brichst, 

                                                      
21Ähnliches gilt für das marode Bildungssystem (vgl. Weber 1985: 576-578). Auch hier 
sind es nicht unbedingt die Leistungen, sondern Beziehungen und Zahlungen, die gewür-
digt und belohnt werden. Bestimmte Abschlüsse und Bewertungen haben einen bestimm-
ten Preis, der das Gehalt der Lehr- und Verwaltungskräfte aufbessert. 



199 

während du Auto fährst, dann bekommst du eine Strafe. Hier gibt es so 
etwas nicht… und in Moskau gibt es das nicht. Wenn du der Sohn des 
Präsidenten bist, dann wirst du nicht bestraft. Eher kennen sie dein Auto 
und salutieren dir, als seist du ein General. Wie die Tschuktschen22.“ 
 
In der westlichen wie in der einheimischen Presse ist Korruption im Kau-
kasus (und in allen postsowjetischen Ländern) ein großes Thema. Chris-
toph H. Stefes beschäftigt sich z.B. in Understanding Post-Soviet Transit-
ions: Corruption, Collusion and Clientelism (Stefes 2006) und einem 
Aufsatz zum gleichen Thema mit dem Titel Governance, the State, and 
Systemic Corruption: Armenia and Georgia in Comparison (Stefes 2008) 
sehr ausführlich mit der armenischen Korruption und ihren Besonderhei-
ten im Vergleich zur georgischen. Er greift dabei auf Fakten und Zahlen 
zurück, die sicher nicht in Frage zu stellen sind.  
Ich möchte auf keinen Fall behaupten, dass es im armenischen Verwal-
tungssystem keine Korruption gäbe. Es gibt viele Fälle, einige habe ich 
bereits genannt, in denen sie sehr deutlich zum Vorschein tritt. Allerdings 
habe ich während meiner Forschung auch festgestellt, dass viele dramati-
sche Anschuldigen kursieren, die nicht immer richtig sind. Hier nur eini-
ge Beispiele:  
Nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion wurde ein großer Teil der 
Wohnungen, die den Bewohnern zu Sowjetzeiten über die Arbeitsstelle 
zugewiesen wurden, jedoch kollektives Eigentum waren, privatisiert. Die 
Privatisierung verlief in Armenien erstaunlich reibungslos.  
Probleme bei der Privatisierung ergaben sich v.a. bei illegalen Gebäuden, 
deren Bewohner schon zu Sowjetzeiten keine „Wohnberechtigungen“ be-
saßen. Es gab demnach kein Dokument, das in eine „Besitzurkunde“ 
umgeschrieben werden konnte, und die Bewohner befanden sich rechtlich 
tatsächlich auf dünnem Eis. Dies war z.B. für viele ein- oder zweistöcki-
ge Häuser im Stadtzentrum der Fall, die man deswegen ohne Einwilli-
gung der Bewohner abreißen konnte. Dies war nicht gerade ein sozialer 
Akt und trotzdem war er nicht so willkürlich, wie er wahrgenommen 
wurde. Es entstand nämlich der Eindruck, der Staat könne sich alles er-
                                                      
22Die Tschuktschen sind eine Ethnie im russischen Fernen Osten, die in Sowjetzeiten als 
besonders primitiv eingestuft wurden und – ähnlich den Ostfriesen in Deutschland – in 
Witzen als Idioten und Narren auftreten. 



200 

lauben und die Bürger Jerewans hätten grundsätzlich keinen rechtlichen 
Status, so dass jeder heute oder morgen aus seinem Haus vertrieben wer-
den könne, wenn es der Regierung so einfiele. Dies ist natürlich nicht der 
Fall. Vartan, der gegen das staatlich entschiedene Schicksal seines Hau-
ses kämpft, ist mit diesem Rechtsstreit immerhin am Europäischen Ge-
richtshof angelangt, ohne von staatlichen Schergen ermordet oder verjagt 
worden zu sein.  
Ein weiteres Beispiel: In Hochhausanlagen wurden nur die Wohnungen 
privatisiert. Die Korridore, Treppenhäuser, das Dach und der Keller sind 
noch immer „öffentliches Eigentum“ und müssen gewartet werden. Man 
berichtete mir, dass dafür eine sowjetische Behörde verantwortlich sei, 
die man Schek (s.o.) nennt. Die fossilen Mitarbeiter dieser staatlichen 
Behörde, so berichteten mir verschiedene Interviewpartner, sammelten 
monatlich Geld ein und verprassten dieses dann, statt es für den vorgese-
henen Zweck, d.h. für die Renovierung der Gebäude, die Abfallbeseiti-
gung und die Bekämpfung des Ungeziefers, zu verwenden.  
Wie sich herausstellte, gab es für „meine“ Wohnanlage, wie für viele 
andere Nachbarschaften in Jerewan, diese berüchtigte Behörde gar nicht 
mehr. Die Menschen, die überzeugt davon waren, ihr Geld an den Schek 
zu verlieren, zahlten in Wahrheit das Kondominium, dessen Vertreter 
„demokratisch“ gewählt wird und die Aufgaben des Schek übernommen 
hat. Als ich im Kondominium nachfragte, erzählte man mir dort, dass die 
Leute sie ständig mit der Telefongesellschaft und der Behörde für Kanali-
sation und Bewässerung verwechseln würden. Manche Bewohner würden 
sie sogar für die Strom- und Gasversorgung verantwortlich machen und 
wären dementsprechend wütend und enttäuscht, wenn man sie abweise. 
All diese Aufgaben wurden früher tatsächlich von ein und dem gleichen 
Träger betreut – vom sowjetischen Staat.  
Die „sowjetische Mentalität“, von denen meine Informanten gelegentlich 
sprachen, ist also insofern nicht zu leugnen, als dass man sich – wie frü-
her – auf den Staat verlässt, der sich inzwischen aus vielen Bereichen 
zurückgezogen hat. Platzt ein Rohr, quillt der Müll über, fällt die Heizung 
aus, so gilt der Staat als verantwortlich.  
 



201 

Zusammenfassung: Zwischen Staat und Bürger wird getrennt und dabei 
auch zwischen tun als privatem und „öffentlichem Raum“ als staatlichem 
Verantwortungsbereich. 
In der Tat präsentiert sich der Staat im „öffentlichen Raum“ und durch 
sein Verwaltungssystem nicht immer in einem positiven Licht. Der aktu-
elle Staatsapparat wird dabei oft mit dem sowjetischen Vorgänger vergli-
chen, der bei solchen Gegenüberstellungen nicht selten idealisiert wird. 
Manchmal wird aber auch die Sowjetmacht beschuldigt, sie habe die Be-
völkerung, in dem sie all die Aufgaben im „öffentlichen Raum“ über-
nommen habe und die Öffentlichkeit kontrollierte, abhängig gemacht. So 
hätten sich Bürger entwickelt, die heute in Bittstellung und offener Hand 
im Regen stünden und sich weder für Gutes einsetzten noch gegen 
Schlechtes auflehnten.  
 

4.3 Schuld und Werte der Armenier 
Le bourreau, c’est chacun de nous pour les deux autres.23 
(Jean-Paul Sartre, Huis clos, 1947 [1944]: 41) 
 
Nachdem ich von der Schuld des Staates gesprochen habe, möchte ich 
nun von der Schuld der „armenischen Öffentlichkeit“ sprechen. Wie be-
reits in den Aussagen Hovseps und Vartans angeklungen, werden nicht 
selten „die Armenier“ oder die „armenische Mentalität“ ganz allgemein 
als Ursache der Schuld betrachtet. Einmal beklagt man in Jerewan die 
Passivität der Mitbürger, dann ihr unfaires Verhalten in der Öffentlichkeit 
und schließlich ihren steten Pessimismus. 
 
Wie an den Aussagen Hovseps deutlich wurde, wird die Schuld am Un-
glück des Volkes u.a. dem Unvermögen „der Armenier“ zugeschrieben, 
das Glück als solches zu erkennen. Nicht das Unglück, sondern das Igno-
rieren glücklicher Umstände und Chancen ist demnach oft das Problem. 
Unglück und Schuld gehören also indirekt zusammen.  
In der Tat habe auch ich die Erfahrung gemacht, dass viel über Unglück 
und Schuld gesprochen wird. Ich bin der Meinung, dass damit noch ein 
                                                      
23Der Henker/ Foltermeister, das ist jeder von uns für die restlichen zwei.  



202 

weiteres Phänomen zusammenhängt, nämlich das Phänomen des großen 
Misstrauens, das jedem entgegengebracht wird, mit dem keine engen so-
zialen Beziehungen bestehen. Aus der Innensicht wird dem Außenste-
henden Schuld zugewiesen.  
 
Während in Georgien und Aserbaidschan, laut Survey-Auswertung Patur-
yans24, das generelle soziale Vertrauen in den letzten dreizehn Jahren 
angestiegen ist, ist es in Armenien auf unverändert niedrigem Niveau 
geblieben (Paturyan 2011: 6-18). Dies äußert sich auch in zahllosen An-
schuldigen und, so Hovsep, sogar im Alltagswortschatz, bei dem immer 
eine Anklage zum Ausdruck kommt:  
 
„Der Schuldige, das ist der, der die Sünde begangen hat. Der fehlerhaft 
ist. Sie suchen hier den Fehlerhaften. Sehr schnell. Und sie verurteilen 
sehr schnell. […] hier heißt es ‚minus‘ oder ‚plus‘. In der Erziehung, 
wenn du etwas falsch gemacht hast, einen kleinen Fehler begangen hast, 
dann bekommst du ein Minus. Wenn du es gut gemacht hast, ein Plus. 
Das ist andauernd dieses System. Plus oder Minus, verstehst du?! Und 
die Leute können hier nicht verzeihen. Sie können nicht verzeihen […] Ja 
ja. Sie haben viel Hass, sehr viel innere Frustration. Der Geist ist in Ar-
menien nicht ruhig. Die Leute sind frustriert. Sie sind arrogant. Das ist 
der Grund, warum sie mit lauter Stimme sprechen. Das ist der Grund, 
warum sie extreme Worte benutzen. Sie sagen nicht: ‚Ich habe Hunger‘. 
Sie sagen: ‚Ich sterbe vor Hunger‘ […] Es gibt keinen Mittelwert. Ent-
weder ist es die extreme Kälte… oder die Hitze, die extreme. Sogar in 
ihrer Terminologie kultivieren sie das“. 
 
Eine gewisse Opferhaltung kann folglich, so meinen einige meiner In-
formanten, nicht nur als Ergebnis der allgemeinen Unzufriedenheit und 
der historischen Ungerechtigkeit betrachtet werden, sondern auch als 
deren Ursache. Neid und Missgunst führen zu einer Atmosphäre, in der 
jeder dem Anderem misstraut und – so konnte ich selbst in vielen Situati-
onen feststellen – respektlos begegnet. Dieses „schlechte“ Verhalten wird 
von vielen Armeniern sogar als Leitmotiv der armenischen Gesellschaft 
                                                      
24World Values Survey von 1997 und Caucasus Barometer (CB) von 2010 (vgl. Paturyan 
2011). 



203 

und Kultur betrachtete und findet auch in Witzen und Anekdoten seinen 
Ausdruck. Einer dieser Witze, den ich hier exemplarisch wiedergeben 
möchte, beginnt – wie viele Witze dieser Art – mit einem Besuch in der 
Hölle:  
 
Ein ahnungsloser Europäer stattet dem Teufel einen Besuch ab. In der 
Hölle sieht er drei Kessel, in denen die Sünder auf heißer Flamme ge-
kocht werden. Einer der Töpfe ist mit dicken Brettern abgedeckt, die von 
einem schweren Stein beschwert werden. Der zweite Topf ist nur locker 
und zur Hälfte bedeckt, während der dritte Topf vollkommen offen steht. 
Der Besucher erkundigt sich, was es mit diesen unterschiedlichen Töpfen 
auf sich habe, und erhält vom Satan folgende Erklärung: Im ersten Topf 
sitzen die Aserbaidschaner. Unermüdlich helfen sie sich gegenseitig mit 
Räuberleitern aus dem Topf und es müssen hohe Vorsichtsmaßnahmen 
getroffen werden, um sie an der Flucht zu hindern. Im zweiten Topf, so 
der Teufel, schmoren die Georgier. Sie sind zu dumm, um ihre Chance zu 
erkennen und geben bereits auf, wenn ein schmales Brett einen Teil des 
Kessels bedeckt. Im dritten Kessel sitzen die Armenier. Hier sind keiner-
lei Vorkehrungen notwendig, da sich die Armenier immer wieder selbst 
gegenseitig in den Topf zurückziehen. Kein armenischer Sünder entrinnt. 
 
Dieser Witz ist sehr typisch. Im Kaukasus ist es ein gängiges Verfahren, 
sich mit den mehr oder weniger geliebten Nachbarn zu vergleichen. Posi-
tive und negative Eigenschaften der eigenen „Wir-Gruppe“ werden so 
stärker betont und von den Stärken und Schwächen der „Anderen“ abge-
hoben. Durch solche Vergleiche und Abgrenzungen entsteht, man denke 
an Barth (Barth 1969), Identität. Interessant ist, dass man den gleichen 
Witz in Armenien, Georgien und Aserbaidschan in verschiedenen Varia-
tionen hören kann, wobei sich die verschiedenen Nationalitäten jeweils in 
anderen Kesseln wiederfinden. In Aserbaidschan z.B. ist man von der 
gegenseitigen Solidarität der Armenier überzeugt. Wenn sich Armenier 
gemeinsam gegen Aserbaidschan verbünden, genüge, so die Gewissheit, 
kein Stein, um sie im Kessel zu halten.  
Es liegt also der Schluss nahe, dass die Solidarität und das Verhalten der 
Armenier situationsabhängig und ein Frage der Perspektive sind. So be-
richten z.B. viele Jerewaner von einer großen Solidarität während der 



204 

Krise der 80er und 90er Jahre. In dieser Zeit, in der das Land fast voll-
ständig isoliert war, die Energie- und Lebensmittelversorgung knapp wur-
den und man um das nackte Überleben kämpfte, rückten viele Rivalitäten 
und Standesdünkel in den Hintergrund. Wie bereits erwähnt führte die 
gemeinsame Leiderfahrung wie bei ähnlichen Krisensituationen, zu ei-
nem Gefühl der „Communitas“ (Turner 1989 [1969]: 96). Nach der Kri-
se, so Meri, war es anders: 
 
„Vielleicht muss das so sein. Tiere helfen sich bei Waldbränden und dann 
ist jedes wieder für sich. Vielleicht sind wir wie Tiere. Vielleicht ist es 
natürlich“. 
 
Meri empfindet also solidarisches Verhalten unter Armeniern als eine 
Ausnahme, die im normalen Alltag wieder ins Negative umschlägt.  
Im krassen Gegensatz zu den Berichten aus der Zeit der Krise stehen 
dementsprechend Klagen und Anschuldigungen, die das soziale Verhal-
ten von Armeniern gegenüber Armeniern als asozial beschreiben. Exemp-
larisch möchte ich hier die Aussagen einer Bekannten wiedergeben, die 
mich an einem schönen Tag zu einem Ausflug nach Etschmiadzin einlud. 
Hier, nur eine kurze Busfahrt von Jerewan entfernt, befinden sich die 
Hauptkirche der Armenisch-Orthodoxen Kirche, der Sitz des Katholikos 
und eine Anlage, in der Priester ausgebildet und religiöse Feierlichkeiten 
abgehalten werden. Es ist der Aufbewahrungsort der heiligsten Reliquien, 
wie z.B. ein Stück Holz aus der Arche Noahs, die heilige Lanze (angeb-
lich die echte), Knochen einiger Heiliger und eine Mütze des Komponis-
ten und Märtyrers Komitas. In dieser spirituellen Atmosphäre klärte mich 
meine Bekannte über die „Psychologie der Armenier“ auf, die in diesem 
Fall mit der „Psychologie der Türken“ kontrastiert wurde. Die Türken, so 
ihre Überzeugung: 
 
„sind Tataren. Jeder weiß, dass man sie noch in sowjetischer Zeit als 
kaukasische Türken oder Tataren bezeichnete. Sie sind wie Wölfe. Es gibt 
die Theorie, dass es Völker gibt, die Blut riechen können. So ist es bei den 
Türken. Wenn sie Blut riechen, dann verfallen sie in einen Rausch und 
beginnen zu morden. Sie haben ein Lachen auf dem Gesicht, wenn sie das 
tun. Als das Massaker in Sumgait war, haben sie dazu Musik gespielt. So 



205 

ein Volk ist das. Aber die Türken, die halten immer zusammen. Bei den 
Armeniern gibt es immer Leute, die Böses gegen die eigenen Leute tun – 
wie z.B. diese dicke Mitarbeiterin aus meinem Büro. Die Armenier sind 
neidisch auf ihre eigenen Leute. Die Armenier sind gute Untertanen. In 
allen Nationen haben sie stets treu und bis zum Ende in hohen Ämtern mit 
großer Verantwortung gedient. Bis zum Ende. Doch wenn ein Armenier 
in sein eigenes Land kommt, dann tut er gleich etwas Schlechtes gegen 
seine eigenen Leute. Die UNESCO wollte vor einiger Zeit das Kirakos25-
Jahr ausrufen... Gleich haben sich ein paar Armenier gefunden, die das 
verhinderten. Kirakos wäre nicht eindeutig belegt und so weiter. Was soll 
man denn über Herodot sagen?! Die Türken würden niemals etwas Ähn-
liches tun. Für sie ist so etwas Verrat. Sie werden sich immer gegenseitig 
schützen. Bei uns gibt es viele Leute wie unsere Mitarbeiterin. Ihr Vater 
war beim NKWD26. Er hatte keinen Rang in der Armee und kaum war der 
Krieg vorbei, hatte er schon einen Posten in der Kommandatur von Ost-
berlin. Wie kann das sein? Wir wissen alle, was das bedeutet. Einmal hat 
sie erzählt, dass die Deutschen sie gefragt haben, ob sie Juden wären, 
weil sie die Deutschen so schlecht behandelten. Als sie uns davon im 
Büro erzählte, haben wir uns alle geschämt. Wie müssen sie sich dort 
aufgeführt haben?! Noch heute lebt sie von den Sachen, die sie von dort 
geraubt und mitgenommen haben. Ein einfacher Soldat konnte nichts aus 
dem Krieg mitbringen. Das waren nur solche Leute wie ihr Vater. S. 
muss sehr unter ihr leiden. Sie ist eifersüchtig, weil S. die Tochter eines 
anständigen und berühmten Mannes ist und sie selbst nur die Tochter 
eines NKWD-tschiks“.  
 

                                                      
25Kirakos von Ganzak (armen.: Կիրակոս Գանձակեցի) (1200/1202-1271) gilt als einer 
der bedeutendsten Historiker des armenischen Mittelalters. Sein wichtigstes Werk, die 
Geschichte Armeniens (armen.: Պատմություն Հայոց), beschäftigt sich mit den Ereig-
nissen vom 4. bis 12. Jh. und mit der Gegenwart des Chronisten, also dem 13. Jh. Da es 
sich sozusagen um den „Vater der armenischen Geschichtsschreibung“ handelt, ist ein 
Vergleich mit Herodot nachzuvollziehen. 
26NKWD ist die Abkürzung für das Volkskommissariat für innere Angelegenheiten (na-
rodnyj komissariat vnutjennich djel, russ: Народный комиссариат внутренних дел). 
Zeitweise unterstanden dem NKWD auch die sowjetische Polizei und die Sicherheits-
dienste mit der Geheimpolizei der UdSSR. V.a. die Geheimpolizei genoss einen sehr 
zweifelhaften Ruf. 



206 

Hier steht also der Vorwurf im Vordergrund, Armenier würden sich un-
tereinander nicht „solidarisch“ verhalten. Im Gegensatz zu Wölfen, die 
sich als Rudel auf die Fremden stürzten, stürzten sich Armenier, so die 
Interpretation, auf die eigenen „Artgenossen“.  
Sogar das als heilig betrachtete Kulturerbe, das kulturelle Gedächtnis und 
die Helden der Geschichte würden, wie das Beispiel Kirakos zeige, in den 
Schmutz gezogen – was sich, wie meine Informantin meint, auch über die 
Architektur und den Städtebau Jerewans sagen lässt.  
Beispiele für den kulturellen Auto-Genozid gäbe es, wie sie kopfschüt-
telnd feststellt, sogar in Etschmiadzin zu Genüge. Außerdem, so behaup-
tet sie, würden viele Armenier grundsätzlich „unethisch“ handeln. Der 
NKWD-tschik ihrer Geschichte steht für den armenischen Antihelden, 
den Kriegs- oder Krisengewinnler, der sich auf Kosten anderer bereichert, 
in seiner sozialen Umgebung Angst und Schrecken verbreitet und die 
Atmosphäre vergiftet.  
Mehrfach wurde ich vor diesem Prototypen, dem „schlechten Menschen“, 
gewarnt. Er wird verkörpert durch den Mann, der sich in der Warte-
schlange vordrängelt und damit allen anderen eine Stunde des Tages 
stiehlt. Durch die Verkäuferin, die schlechte Ware verkauft und ihre Kun-
den betrügt. Durch den Beamten, der sich weigert, eine Genehmigung zu 
erteilen. Durch den Jungen in der Metro, der seinem Nachbarn auf die 
Füße tritt. Durch eine stämmige Frau, die sich in einen Bus zwängt und 
die anderen wieder aus der Tür drängt. Auch durch Passanten, die den 
anderen böse Blicke zuwerfen. Durch Nachbarn, die den Lift verwüsten 
und durch all jene, die den anderen vor die Nase spucken und den Müll in 
den Vorgärten ihrer Mitbürger hinterlassen.  

Geschlossene Gesellschaft 
Was ist die Ursache für die gegenseitige Rücksichtslosigkeit und das 
Misstrauen, das der Nächste seinem Nächsten in Jerewan entgegen 
bringt? Wie kommt es, in einem Land, das für seine überschwängliche 
Gastfreundschaft bekannt ist, in dem man im täglichen Leben von glü-
henden Nationalisten umgeben ist und ständig auf die schönen Traditio-
nen und hohen Werte der Gemeinschaft aufmerksam gemacht wird, zu 
diesem Verhalten? Warum hört man gerade von Armeniern so oft das 
(angeblich russische) Sprichwort: „Überall ist es besser, solange wir 



207 

nicht dort sind“ (vesdje lutsche, gdje nas njet), wobei die bessere Über-
setzung lauten müsste: „Überall ist es besser, wo es uns nicht gibt“.  
Die Antwort ist meiner Meinung nach abermals im Unterschied zwischen 
öffentlich und privat zu suchen, im Gegensatz zwischen sozialen Bezie-
hungen und anonymer Öffentlichkeit und den damit verknüpften Verhal-
tensweisen. 
 
Laut Hovseps Analyse ist die armenische Öffentlichkeit eine „geschlos-
sene Gesellschaft“, was er als eine der Ursachen für die ständige Suche 
nach den Schuldigen betrachtet. Wieder dient ihm zur Entwicklung seiner 
Theorien der Vergleich mit der libanesischen Gesellschaft: 
 
„Ich habe bemerkt, wie sehr diese Menschen ‚narrow minded people‘ 
sind. Sehr beschränkt! Der Horizont ist eng. […] Sie sind eingesperrt. Sie 
selbst und sie selbst. […] Sie haben keinen anderen Horizont gekannt. Als 
ich klein war, da habe ich mit zwölf Jahren mein Land verlassen und bin 
alleine nach Jordanien gefahren. […] Ich war in Europa. Wir sind über-
all hingegangen, überall. Im Sommer, als ich Student war, habe ich mei-
nen Rucksack genommen und bin nach Griechenland an den Strand ge-
fahren. […] Meine Kinder genauso. Aber hier… Klack… ist der Horizont 
geschlossen! Also: Sie selbst und sie selbst. Das ist die Wahrheit. Und 
der Nachbar… All das ist eine geschlossene Geschlossenheit. Ja, es ist 
sehr geschlossen. Der Geist ist sehr geschlossen. […] Er (der Armenier) 
hat keine andere Person gesehen. Er hat nur sich selbst gesehen. […] 
Siehst du, das ist Narzissmus. Narzissmus, der nur sich selbst sieht. Bei 
Menschen, die in ihrem Leben nicht die Möglichkeit gehabt haben, einen 
Deutschen, eine Französin, einen Araber, einen Ägypter oder so zu se-
hen. Hier sprechen die Leute Englisch, doch haben sie keinen westlichen 
Geist. Ich weiß nicht, ob du das bemerkst. Das ist nicht die Sprache. Das 
ist eine Sache der Mentalität. Nein, sie sprechen von sich selbst und sie 
sind sehr stolz auf sich, auf ihre Geschichte, auf ihre Vergangenheit. 
Immer. Wo steht ihr JETZT?! Es gibt diesen Stolz. Ich denke […] es ist 
ein psychologisches Verteidigungsmittel. Das ist es. Die Vergangenheit, 
die Vergangenheit, die Vergangenheit… Ja, aber heute, wo stehst du da?! 
Und was machst du aus dieser Vergangenheit? Kurz gesagt… ja… ja… 
das braucht sehr viel Zeit! Ich denke, dass Armenien seine Diaspora 



208 

braucht. Unbedingt. Es braucht Leute wie uns, von außen. Dieser 
‚meltingpot‘ muss unbedingt entstehen. Nur dieser Geist… Ich weiß nicht, 
ob Europa sie heute akzeptieren kann. Sie sprechen zu oft von Europa. 
Ich weiß nicht, ob Europa sie mit dieser sturen Mentalität akzeptieren 
kann. Ich spreche von der Ebene der Politik und der Wirtschaft. Sie kön-
nen – das ist wahr – gute Nachbarn mit den Russen sein. Weil die selbst 
genauso sind. Aber sonst braucht es viel Zeit. Für die Studenten, die neue 
Jugend, bin ich optimistisch. Ich sehe, dass die Jugend ein bisschen offe-
ner ist. Sie will eine radikale Veränderung. Sie wissen nicht wie, doch es 
sind Leute, die viel offener sind. Ich spüre das. Ich fühle das. Aber mei-
nen Kindern wäre es z.B. unmöglich, hierher zu kommen, um hier zu le-
ben.“ 
 
Wie im ersten Teil der Arbeit erklärt, werden enge Beziehungen und 
soziale Nähe in Armenien sehr positiv bewertet. Sie sind der Schutz ge-
gen eine feindliche Außenwelt und die Garantie für ein gutes Leben. Wa-
rum also beurteilt Hovsep die „geschlossene Gesellschaft“ negativ?  
Wie aus seinen Aussagen hervorgeht, ist für Hovsep eine „geschlossene 
Gesellschaft“ keine Gesellschaft mit engen Beziehungen, sondern nur 
eine Ansammlung von Menschen „gleichen Schlages“, wobei dadurch die 
schlechten Eigenschaften potenziert werden. Regeln, die unter Menschen 
mit engen Beziehungen einen Sinn ergeben und das Zusammenleben 
erleichtern, werden zu Zwängen, sobald sie von Menschen kontrolliert 
werden, die einem nicht gut gesonnen sind und stur an ihrer Beschränkt-
heit festhalten. Aus diesem Grund können, so meine Auslegung, schon 
die etwas loseren Beziehungen der Nachbarschaft zu einer Gefahr wer-
den.  
 
Die armenische Gesellschaft ist – so ließe sich Hovseps Analyse zusam-
menfassen – in mancherlei Hinsicht eine sehr ethnozentrische Gesell-
schaft. Diese These ist nicht ganz von der Hand zu weisen. Das Eigene, 
die eigenen Normen, Werte und Regeln, werden in Armenien zum Maß-
stab aller Dinge gemacht und eigentlich nicht in Frage gestellt.  
Im Gegensatz zu Hovsep sind viele alteingesessene Bürger der Stadt je-
doch der Meinung, dass dies nicht immer so war und eine Entwicklung 



209 

der letzten Jahre darstellt. Dies ist gut möglich. Wie Kosmarski am Bei-
spiel Usbekistans feststellt:  
 
„The fall of the Iron Curtain has brought about not only openness and 
freedom, but, paradoxally, also immobility and isolation” (Kosmarski 
2011: 54).  
 
Wegen des Konflikts mit Aserbaidschan und der Türkei sind die wich-
tigsten Grenzen zur Außenwelt geschlossen und durch den Zusammen-
bruch der Sowjetunion viele Verbindungen und Kontakte in die ehemali-
ge Sowjetunion gekappt. Man geht zum Studieren nicht mehr nach Mos-
kau, absolviert den Militärdienst nicht mehr in der DDR und fährt zur 
Erholung nicht mehr auf die Krim. Zwar kann man heute theoretisch mit 
dem Flugzeug in die ganze Welt reisen, doch kann sich dies heute lange 
nicht jeder leisten.  
Dies und die im Kontakt mit westlichen Ländern und der Diaspora wahr-
genommene Arroganz gegenüber Armeniern sowie die Ungleichheit der 
Machtbeziehungen bei diesem Kontakt mag u.a. zu einer stärkeren Kon-
zentration auf das eigene Land, die eigene Kultur und die eigenen Tradi-
tionen führen, d.h. auf eigene Normen, Werte und Regeln, die der stärke-
ren, aber angeblich moralisch verkommenen Außenwelt gegenüberge-
stellt werden.  
 
Insbesondere in Bezug auf Geschlechterrollen werden diese „armeni-
schen“ Normen, Werte und Regeln (im Gegensatz zur verkommenen 
westlichen Moral) oft betont und gelegentlich zu einem gesellschaftlichen 
Zwang, der für einzelne Personen unerträglich werden kann – genauso 
wie die oben als ideal beschriebenen Wohnverhältnisse im tun.  
Alle Menschen außerhalb des tun werden als eine potentielle Gefahr für 
den eigenen Ruf und den Ruf der Familie gefürchtet, weswegen man sich 
bemüht, sich vor ihnen keine Blöße zu geben. Aber der Druck kommt 
von außen und von innen. Auch mich befragte man zu den Nachbarn und 
bat mich immer wieder, die Töchter zu begleiten, wenn diese aus dem 
Haus gingen, damit sie sich nicht heimlich mit fremden Männern trafen 
oder dessen verdächtigt würden.  



210 

Für meine armenischen Freunde – und das wurde mir sinngemäß auch oft 
gesagt – war Jerewan tatsächlich im physischen und psychischen Sinne 
eine „geschlossene Gesellschaft“. „Hast du ein Glück, dass du nicht hier 
geboren wurdest, so etwas kann nur mir passieren“, klagte etwa eine 
Freundin, die sich verzweifelt um ein Auslandsvisum bemühte. Die sozia-
le Kontrolle in ihrem Umkreis, eifersüchtige Brüder und missgünstige 
Nachbarinnen machten ihr nach einer unglücklichen und nicht tolerierten 
Liebesgeschichte das Leben so schwer, dass sie den einzigen Ausweg aus 
ihrer Lage in einer unmöglichen Flucht aus ihrem Zuhause, ihrer Nach-
barschaft und Jerewan sah.  
Auch im engen Kreis können gesellschaftliche Normen zu einer Zwangs-
jacke werden. Viele, v.a. jüngere Frauen, klagen über strenge Eltern, 
eifersüchtige Brüder, böse Schwiegermütter, despotische Ehemänner oder 
petzende Nachbarn. Wie im gleichnamigen Stück von Sartre werden in 
der Geschlossenen Gesellschaft die Anderen zum Verhängnis. „L’enfer 
c’est les autres“27 ist das Fazit, das daraus gezogen werden kann.  
Bei Sartre sind es genau drei Personen, die bis in alle Ewigkeit zusam-
mengeschlossen sind und sich gegenseitig das Leben, bzw. den Tod, zur 
Hölle machen. In Jerewan ist die geschlossene Gesellschaft etwas größer, 
jedoch offenbar klein genug, um den Eindruck einer Geschlossenheit zu 
erzeugen.  
Laut Antweiler sind Städte „große Siedlungen mit einer künstlich gebau-
ten Wohnumwelt, in denen verschiedene Bewohner miteinander inter-
agieren, aber einander großteils dauerhaft fremd bleiben“ (Antweiler 
2003: 326). Dies trifft nach meiner eigenen Erfahrung und den Aussagen 
meiner Informanten für Jerewan nur bedingt zu. Die Anonymität der 
Großstadt ist nicht groß genug, um darin unterzutauchen. Man läuft im-
mer Gefahr, erkannt und ertappt zu werden. Auch in diesem Zusammen-
hang wird oft die Klage laut, Jerewan sei ein Dorf. Natürlich kennt in 
Jerewan nicht jeder jeden, doch bewegen sich die Einwohner immer in 
den gleichen Räumen und Beziehungs-Netzwerken, die schnell den Ein-
druck einer face-to-face-Gesellschaft entstehen lassen und bereits als 
Inseln der Intimität eingeführt wurden 
 

                                                      
27Die Hölle sind die Anderen (Eigene Übersetzung). 



211 

Noch schlimmer als die Kontrolle und der Spott von Bekannten ist Ähnli-
ches von Unbekannten. An dieser Stelle möchte ich die gegen Armenier 
erhobenen Vorwürfe, nämlich, Armenier würden sich grundsätzlich 
feindselig, rücksichtslos und unethisch verhalten, sowie die These der 
„geschlossenen Gesellschaft“ im städtebaulichen Kontext zusammenfüh-
ren.  
Der beschriebene Konflikt um den Abriss der Terian-Straße Nummer 23 
und 25 ist ein gutes Fallbeispiel, in dem beide Vorwürfe erhoben werden. 
So sieht z.B. der Aktivist Vartan den drohenden Abriss seines Wohnhau-
ses z.T. in dem beschriebenen Zustand der Enge begründet, der die ge-
schlossene Gesellschaft Armeniens bzw. Jerewans charakterisiert. Nur 
weil das Land isoliert ist und „in der eigenen Suppe schwimmt“, so sein 
Argument, habe man aus den Fehlern Europas nicht gelernt. Aus diesem 
Grund zerstöre man – ohne Rücksicht auf Verluste und Kontrolle von 
außen – die eigene Altstadt, das soziale Leben der Bewohner und die 
Existenz der Wehrlosen. Deswegen sei es wichtig, so Vartan, dass die 
ausländische Presse von den Geschehnissen in Jerewan und den Protest-
aktionen gegen die Abriss- und Baumaßnahmen erfahre. Erst wenn es 
einen externen Beobachter gäbe, die geschlossene Gesellschaft geöffnet 
würde, wären die Demonstranten sicher und die Stadt und Bürger nicht 
mehr der Willkür der Täter ausgesetzt.  

Wölfe 
Die Täter scheinen überall zu sein. Fast könnte man meinen, dass im 
Kontext der städtebaulichen Entwicklung jeder ein Täter sei, nur an sich 
selbst denke und damit den Anderen schade.  
Als involvierte Akteure werden u.a. die (Stadt-)Regierung, die mit den 
Investoren der Baubranche kooperiert, aber auch Bewohner und die Öf-
fentlichkeit betrachtet.Weil nach der neuen Armenischen Verfassung 
Enteignungen nur noch gerechtfertigt sind, wenn ein „öffentliches Inte-
resse“ an der Enteignung besteht, also Enteignungen offiziell nur noch 
zum „Wohle der Gesellschaft“ vorgenommen werden dürfen, instrumen-
talisiert und manipuliert die Regierung, so Vartan, dieses Gesetz und setzt 
es zu ihrem Vorteil ein. Die Bewohner, die Presse und die öffentliche 
Meinung sind sich jedoch darin einig, dass im Gegensatz zu den Beteue-
rungen der Regierung kein „öffentliches Interesse“ an den Enteignungen 



212 

bestehe und diese ganz sicher nicht „zum Wohle der Allgemeinheit“ 
durchgeführt würden. Ein öffentliches Interesse bestünde ihrer Meinung 
nach erst, wenn die Bürger der Stadt einen Nutzen aus der Enteignung 
des Grundes und dem Abriss der Wohnungen ziehen könnten. Dies wäre 
der Fall, wäre an dieser Stelle ein öffentlicher Park geplant. Stattdessen 
sollen Elitewohnungen, so genannte elitnyje doma, entstehen, die nur 
ausgewählten, finanziell gut situierten Privatpersonen zu Gute kommen, 
deren Vermögen so wiederum in die Hände der Investoren und Regierung 
fällt. Diese Tatsache zeigt in den Augen vieler Jerewaner, dass die Regie-
rung und Investoren nur den eigenen Profit im Auge hätten und grund-
sätzlich egoistisch handelten, also „schlechte Menschen sind“.  
In einem Aufsatz vergleicht Marutyan das Verhalten der Regierung und 
Investoren sogar mit den Verbrechen der Stalin- und Nazizeit. Wie im 
Bolschewismus und Faschismus, in denen die psychische und physische 
Vernichtung ganzer Völkerscharen als „öffentliches Interesse“ und als 
„unabdingbar“ gerechtfertigt wurde, gehen, so Marutyan, die Mächtigen 
in Jerewan mit diesem fadenscheinigen Argument gegen die eigene Be-
völkerung und die eigene Stadt vor (Marutyan 2007c). Als ich nach der 
Lektüre des Artikels bei Marutyan nachhakte, ob dieser Vergleich nicht 
etwas zu drastisch ausfiele, schüttelte er verständnislos den Kopf: „Das 
kommt nur dir so vor!“.  
 
Doch nicht nur den Mächtigen wird Egoismus vorgeworfen. Auch die 
Demonstranten verfolgen persönliche Interessen, die nicht unbedingt das 
öffentliche, sondern eher das private Wohl im Auge haben. Oft wird den 
Verteidigern der Wohnungen vorgeworfen, sie würden nur um große 
Abfindungen kämpfen, also aus Profitsucht handeln.  
Aber nicht nur sie würden betrogen. Nicht einmal gegenüber den betuch-
ten Käufern der Flächen und Neubauten zeige irgendwer Verantwortung. 
„Pfusch am Bau“ sei, so wird mir von Architekten berichtet, die Regel. 
Neben kleineren Verstößen gegen die Vorschriften würden grundsätzli-
che Regeln und Gesetze gebrochen und Gebäude gebaut, die den Sicher-
heitsanforderungen der seismisch aktiven Gegend nicht gerecht würden 
und eine Gefahr für jedermann darstellten.  



213 

Obwohl hier offensichtliches Unrecht vorliegt, treten die Bürger dennoch 
nicht für ihre gegenseitigen Rechte ein und machen sich somit zu Mittä-
tern. Vartan beklagt: 
 
„In Europa ist das anders. Wenn man etwas gegen einen Bürger tut, in 
Griechenland oder Spanien, dann gibt es einen Volksaufstand. Ich denke, 
in Deutschland wäre das auch so. Die Leute verstehen, dass wenn das 
heute einem Nachbarn passiert, das morgen ihnen selbst zustoßen kann. 
Hier ist die Mentalität leider anders. Hier, wenn einer festgenommen 
wird, denkt man: ‚Oh, ein Glück, dass das nicht mir passiert ist’ und lebt 
ruhig weiter“.  
 
Die Schuld, die dieser Einstellung entspringt, ist – so meint nicht nur 
Vartan – eine doppelte: nicht nur die Mitmenschen, sondern auch Jere-
wan, die Heimatstadt, wird im Stich gelassen. Der „kulturelle Genozid“ 
an den alten Gebäuden der Stadt und der „soziale Genozid“ an den Be-
wohnern wird hingenommen und fast könnte man, wie es in der ADK 
(Armenisch-Deutsche Korrespondenz) formuliert wird, glauben, „das 
Land und die Stadt seien unter die Wölfe gefallen“ (Müller-Gödecke 
2005: 5). Aus der Innensicht des einzelnen tun entspricht dies durchaus 
der Wahrnehmung.  
 
Marutyan, der um harte Worte nie verlegen ist, nennt es „Vandalismus“ 
und vergleicht die eigenen Landsleute direkt mit Türken und Aserbaid-
schanern, denen man das schlimmste Verbrechen überhaupt, nämlich die 
Zerstörung der armenischen Kultur, vorwirft. Der Vandalismus an der 
eigenen Kultur setzt Armenier sozusagen mit Türken und Aserbaidscha-
nern gleich.  
Die Klassifikation als „Türken“ und Aserbaidschaner“, die als „mittelal-
terlich“ bezeichnet werden, schließt ein, dass man dem Gegenteil, d.h. der 
meist positiv bewerteten, „zivilisierten, europäischen Moderne“, fern ist. 
Dies spiegelt sich auch in der Einschätzung Hovseps wider, der das bar-
barische Benehmen einem falschen Verständnis der westlichen Demokra-
tie zuschreibt, wobei er die Demokratie mit Modernität gleichsetzt:  
 



214 

„Im Libanon sind wir in einer sehr verwestlichten, multikulturellen und 
offenen Gesellschaft aufgewachsen. Die Leute hier sind beschränkt und 
verstehen nichts von Offenheit und Kreativität. […] Jetzt habe ich begrif-
fen, dass es eine Übergangsphase ist. Was der Westen langsam getan hat, 
was wir langsam gelernt haben, das kam hier, nach der Sowjetunion, 
ganz plötzlich. Die Leute verstehen, soweit ich sehen kann, nicht, was 
Demokratie bedeutet. Für sie ist Demokratie wie ein freier Wolf in einem 
freien Hühnerstall [Comme un loup libre dans un poulailler libre]. Für 
sie bedeutet Demokratie, dass jedes Ego frei tun und lassen kann, was es 
will. Das ist nicht Demokratie. Für die Demokratie braucht man ein inne-
res Verständnis vom richtigen und falschen Handeln. Nicht jeder kann 
tun, was er will, und dem Anderen Schaden zufügen. Wir sind frei, aber 
haben innere Grenzen. Wir wissen, was man tun kann und was nicht. Das 
müssen die Leute hier noch lernen“.     
 
Der Zustand „freier Wolf in einem freien Hühnerstall“ werde durch die 
oben beschriebene Enge bzw. Isolation noch verstärkt. Der Ausweg aus 
diesem „beschränkten Dasein“ könne, so die Meinung Hovseps, nur die 
Diaspora sein, was natürlich von vielen Armeniern in Armenien stark 
angezweifelt wird. Für Hovsep steht fest, dass die „weltoffene Diaspora“, 
im Gegensatz zur „geschlossenen Gesellschaft“ Armeniens das Verbin-
dungsglied nach Europa und damit auch die Brücke zur westlichen Mo-
derne ist: 
 
„Es gibt hier keinerlei Vorstellung von Ethik. Keinerlei Anerkennung von 
Ethik! Und von Respekt! Nun, davon kann ich dir lange Geschichten er-
zählen. Das ist das, was ich im Augenblick zu vermitteln versuche. Das ist 
der Respekt für diese Hierarchie. Was es bedeutet, Respekt in seiner Ar-
beit zu zeigen. Ja, und sich auszuhalten, ohne zu verurteilen, ohne zu 
richten, sich Zeit zu geben, sich verzeihen… sich zu allererst zu verzei-
hen. Nun, alle diese Werte, mit denen wir aufgewachsen sind und die wir 
selbst in unserer Erziehung erlebt haben. Wir haben das alles gelernt. Sie 
haben viel zu lernen“. 
 
Wie bei Hovsep und bei anderen Diasporaarmeniern anklingt, sind es v.a. 
die Wertvorstellungen, die Hajastantsiner, armenische Diaspora und Eu-



215 

ropäer voneinander unterscheiden. Diese Wertvorstellungen entspringen, 
so meine Auffassung, jedoch einer eurozentrischen Vorstellung vom 
Wert einer „bürgerlichen Öffentlichkeit“ und ihrer Rolle in westlichen 
Demokratien. Dem respektlosen und rücksichtslosen Verhalten in der 
Öffentlichkeit steht in Armenien, so meine Beobachtung, das positive 
Verhalten im „privaten“ Raum gegenüber, das hier vielleicht einen viel 
größeren Wert hat als im westlichen Europa. Der von Thomas Hobbes 
nicht vollständig zitierte Satz: „homo homini lupus“ (der Mensch ist des 
Menschen Wolf) (Hobbes 1966: 59) muss in diesem Zusammenhang 
vollständig wiedergegeben werden, nämlich in der Originalfassung des 
römischen Komödiendichters Titus Maccius Plautus (ca. 250 v.Chr. - ca. 
184 v.Chr.):  
 
„lupus est homo homini, non homo, quom qualis sit non novit“, d.h.: 
„Ein Wolf ist der Mensch dem Menschen, nicht ein Mensch, wenn man 
sich nicht kennt“ (Asinaria, Vers 495).  
 
Auf den letzten Teil des Satzes kommt es an. Kennt ein Armenier den 
anderen, so verhält er sich den moralischen Ansprüchen, der Ethik, ent-
sprechend, die man als die armenischen Werte bezeichnet und den Arme-
niern meist wichtiger sind als die westlichen Werte, auch wenn diese 
westlichen Werte im und für den öffentlichen Raum oft als Vorbild gese-
hen werden.  
 

4.5 Schuld und Werte der Sowjets 
„Die Welt war uns nie gut genug, wir wollten immer eine andere. In der 
Sowjetunion dachten wir, überall würde es den Menschen besser gehen 
als bei uns“ (Wladimir Kaminer, Es gab keinen Sex im Sozialismus, 
2009: 75). 
 
Wie Hovsep suchen auch andere Bewohner Jerewans nach einer Erklä-
rung für den Zustand der armenischen Gesellschaft, die Trennung von 
Staat und Bürger, Öffentlichkeit und sozialen Netzwerken sowie öffent-
lich und privat. Wie kam es zur Trennung der Sphären und zu diesem 

http://de.wikipedia.org/wiki/Plautus


216 

rücksichtslosen Verhalten gegenüber all jenen, die nicht unmittelbar zum 
eigenen Bekanntenkreis gehören?  
 
Wie bereits deutlich wurde, halten viele Mitglieder der Diaspora die Sow-
jets für die Schuldigen. Sie haben die Sowjetzeit nicht erlebt und sehen 
im heutigen Zustand der Stadt und im Betragen der Bürger die Folgen der 
„russischen Kolonialzeit“.  
Auch die ehemaligen Bürger der Armenischen SSR gehen mit den frühe-
ren Herren ins Gericht und sehen in der sowjetischen Vergangenheit eine 
mögliche Antwort auf die Fragen der Gegenwart. Sie erinnern sich aber 
auch an die guten Seiten, die unter den heutigen Umständen oft in einem 
nostalgischen Licht gesehen werden.  
Die Schuld und der Verdienst der Sowjets werden ständig besprochen 
und sind im Städtebau so sichtbar, dass sie permanent präsent sind. Im 
Folgenden werde ich von den physischen und psychischen Spuren spre-
chen, die die Sowjets hinterlassen haben. Ich werde dabei sowohl auf den 
Einfluss auf einzelne Häuser und tun-Haushalte als auch auf den Städte-
bau und die in der Stadt lebenden Menschen eingehen. Dabei gehe ich 
wieder häufig von der Gegenwart und gegenwärtigen Beurteilungen aus, 
die ich mit der Vergangenheit zu verknüpfen suche.  
 
Gevorg, wieder ein Vertreter der Diaspora, versuchte mir auf eindringli-
che Weise zu erklären, worin er die Hinterlassenschaft der Sowjets und 
ihren Einfluss auf die heutige, armenische Gesellschaft sieht.  
Ich lernte Gevorg über seine Frau kennen, die ich erstmals auf einer Ver-
anstaltung für Jugendliche traf. Das Ehepaar verbringt die längste Zeit 
des Jahres in Kanada und kommt, wie viele Mitglieder der armenischen 
Diaspora, jedes Jahr nur für einige Monate nach Armenien. Gevorg, in 
Kanada ein erfolgreicher Zahnarzt, entstammt einer Familie, die während 
des Genozids in den Libanon geflüchtet ist. Dort verbrachte er seine Ju-
gend und wanderte dann nach Kanada aus, wo er zuerst als Buchbinder 
etwas Geld verdiente und schließlich Zahnmediziner wurde.  
Wenn sich das Ehepaar in Jerewan aufhält, bietet Gevorg den Bedürftigen 
in seiner hier eröffneten Praxis kostenlose zahnärztliche Versorgung an. 
Einen großen Teil des Verdienstes aus seiner kanadischen Praxis verwen-
det er für diesen karitativen Zweck. Das Material, die Zahntechnik, seine 



217 

Arbeitszeit, das in Jerewan angeworbene Personal und die Praxisräume 
finanziert er aus eigener Tasche. Für das idealistische Ehepaar ist es des-
wegen unfassbar, auf welche Hindernisse sie bisher bei all ihren Unter-
nehmungen gestoßen sind: schwere Lebensbedingungen, administrative 
Hürden, unfähige und arrogante Mitarbeiter sowie undankbare und stets 
mehr fordernde Patienten. Der Zahnarzt und seine Frau sind enttäuscht, 
fühlen sich ungerecht und schlecht behandelt und fragen sich, wann sie 
endgültig die Koffer packen und Armenien auf ewig den Rücken kehren 
sollen.  
Sehr schnell kam bei allen Gesprächen das zwiespältige Verhältnis 
Gevorgs zu Armenien zur Sprache: „Es gibt viele Gründe, die einen hier 
zum Weinen bringen“, erläuterte er: „Die häufigsten Worte, die man hier 
hört sind: ‚problem tschka’ (kein Problem), ‚jerevi’ (vielleicht, wahr-
scheinlich) und ‚vaghə’ (morgen)“.  
Besonders entsetzt ist er, der sein ganzes Leben gearbeitet und alles aus 
eigener Kraft erreicht hat, darüber, dass die Leute seiner Meinung nach 
nicht arbeiten wollen und dass so viel gestohlen wird. Alle Rosen, die er 
in seinem Garten gepflanzt hat, sind nach und nach spurlos verschwun-
den. Diese traurige Erfahrung führt Gevorg auf das Erbe der Sowjets 
zurück und fasst sie in einer Erzählung zusammen, die er für eine Parabel 
des „sowjetisch geprägten Verhaltens“ hält: 
 
„Als ich zum ersten Mal hierher kam, da gab es Leute, die auf einem 
kleinen Taschentuch auf der Straße alles verkauften, was sie besaßen. Da 
habe ich etwas beobachtet: ein Mann hatte eine Glühbirne und ein ande-
rer Mann kam, um sie zu kaufen. Der Käufer schüttelte die Glühbirne und 
sagte: ‚Die ist ja kaputt!’ ‚Ich weiß’, antwortete der Verkäufer, ‚deswe-
gen ist sie auch billig. Du kannst sie ganz billig kaufen und dann heimlich 
mit der funktionierenden Birne in deinem Betrieb austauschen’“.  
 
Diese Geschichte, so ist Gevorg überzeugt, bedarf keiner Erklärung. Dies 
sei „die sowjetische Mentalität“.  
Tatsächlich spiegelt die Geschichte das oben bereits angesprochene Ver-
hältnis von Bürger und (Kolonial-)Staat, bzw. von Bürger und kontrol-
lierter Öffentlichkeit wider, wobei die Sphären als völlig getrennt vonei-
nander verstanden werden und eine Verbrüderung der Bürger in Gegenöf-



218 

fentlichkeiten, die sich in Opposition zum Staat befinden und ihn unter-
minieren, stattfindet.  
 
Es gibt viele Vorwürfe, die Armenier (Diaspora und Hajastantsiner) heu-
te gegen das sowjetische Regime vorbringen. V.a. der Rote Terror ver-
sinnbildlicht die Willkür und die Grausamkeit der russischen Kolonial-
herren, die sich in den Augen der Armenier mit „Despoten des orientali-
schen Mittelalters“ vergleichen lassen.  
Es gibt z.B. Gerüchte, denen zufolge das Erdbeben in Giumri 1988 seinen 
Ursprung in einer unterirdischen Explosion hatte, die die Sowjets kurz 
vor dem Zusammenbruch der Sowjetunion gezündet hätten, um den ar-
menischen Nationalismus und Freiheitswillen zu brechen. Dieses Gerücht 
zeigt, dass man den Sowjets bzw. Russen auch das Schlimmste – selbst 
einen Genozid – zutraut.  
Grundsätzlich wirft man den sowjetischen Herrschern Unterdrückung 
vor: die Unterdrückung von Nationalbewusstsein, nationaler Identität und 
Nationalgeschichte sowie von künstlerischer Kreativität und freiem Den-
ken allgemein. Im ganzen Kaukasus kam es zu Repressionen, Verhaftun-
gen, Deportationen und Hinrichtungen (vgl. Baberowski 2003). Auch 
wenn einheimische Funktionäre die Anordnungen aus Moskau an die 
lokalen Bedingungen anzupassen versuchten und dies in vielen Fällen 
gelang, mussten sie sich oft dem Druck aus Moskau beugen. Jede Form 
von auffälligem Dissidententum musste unterdrückt und die klar formu-
lierten Gebote und Verbote der Zentralmacht durchgesetzt werden (Leh-
mann 2007: 166-189; vgl. Dragadze 1988: 21-3228). Insbesondere die 
Intellektuellen standen unter Generalverdacht, dass sie die „nationale 
Form“ dem „sozialistischen Inhalt“ vorziehen würden (Lehmann 2007: 
166-168). Künstler, wie z.B. der Filmemacher Sergej Parajanov (vgl. 
Dum-Tragut 2006: 170-171), Schriftsteller wie Gevorg Emin (vgl. Leh-
mann 2007: 169-179), Maler wie Yervand Kochar, aber auch Architekten 

                                                      
28Dragadze beschreibt in ihrer Studie das Verhältnis georgischer Dorfbewohner zur sow-
jetischen Ideologie, Macht und Administration und stellt einen pragmatischen Umgang 
mit diesen drei Aspekten der sowjetischen Herrschaft fest. Diese Feststellung im Kontext 
Georgiens lässt sich, wie u.a. die Studie Lehmanns zeigt, auch auf Armenien – vielleicht 
allgemein auf einen Großteil der von Moskau weit entfernten Peripherie – übertragen.  



219 

wie Alexander Tamanyan und seine Nachfolger waren immer wieder dem 
Misstrauen und der Kritik der sowjetischen Kontrolle ausgesetzt.  
 
Nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion seien die Auswüchse dieser 
Unterdrückung, so glauben viele Jerewaner, nach wie vor erkennbar. Die 
Menschen hätten, so behaupten Intellektuelle und Alltagsphilosophen, 
das Denken vergessen. Die als fleißig bekannten Armenier hätten durch 
das sowjetische System jeden Antrieb verloren, seien in Lethargie verfal-
len und hätten – ich fasse zusammen – das Arbeiten, Beten, Kämpfen und 
das moralische Leben verlernt. Aus einer unbegründeten, aus der Sowjet-
zeit geerbten Angst heraus hätten sie heute nicht den Mut, für ihre Rechte 
einzustehen und wählten – das behaupten zumindest ausländische Be-
obachter, die Diaspora, aber auch einfache Jerewaner wie Vartan – immer 
den verborgenen Weg, um an ihre Ziele zu gelangen.  
Letztlich ist auch die Geschichte von der Glühbirne die Beschreibung 
eines solchen Weges. Jeder kämpft um sich selbst und die Seinen, nimmt 
sich das, was er braucht – und wenn möglich vom Staat, der eine anony-
me, fremdbeherrschte Gemeinschaft repräsentiert, der man sich offenbar 
nicht verpflichtet fühlt.  
 
Repräsentiert wurde der sowjetische Staat, wie schon angeklungen, durch 
die umfangreiche sowjetische Administration, die in fast alle Lebensbe-
reiche reichte, jedoch meist fremd, unverständlich und undurchschaubar 
blieb (vgl. Dragadze 1988: 27-32). Alles wurde vom Staat organisiert, 
reguliert und kontrolliert: die Erziehung, die Arbeit, das Wohnen und die 
Stadt. Dies entlastete den Bürger, der sich um diese Dinge nicht zu küm-
mern brauchte, zwang ihn jedoch auch in vorbestimmte Bahnen. Kleine 
Tricks, Beziehungen und Bestechungen waren die Reaktion des „kleinen 
Mannes“, die von vielen Autoren, die sich mit der Sowjetunion beschäf-
tigen, beschrieben wurden (Dragadze 1988: 37-39; Ledeneva 1998; Hum-
phrey 2002; Werner 1997; Kuehnast & Dudwick 2004) und das Thema 
zahlloser Witze und Anekdoten sind. 
  
Trotz der Mängel des sowjetischen Systems hatte man gelernt, darin zu 
leben. Als der sowjetische Staat zusammenbricht, herrscht Verwirrung. 



220 

Manche machen die Sowjetherrschaft für alles Übel verantwortlich, ande-
re deren Zusammenbruch und Auflösung.  
Auch im städtebaulichen Kontext sind beide Auffassungen gegenwärtig. 
Vartan vertritt beide Seiten und schreibt z.B. den geringen Kampfgeist 
seiner Mitstreiter der sowjetischen „Erziehung und Mentalität“ zu. Für 
ihn, der die armenische Verfassung kennt, gibt es keine andere Erklärung 
für die Passivität seiner Nachbarn, die von den Umsiedlungsmaßnahmen 
der jetzigen Regierung betroffen sind. Die Leute, so behauptet er, würden 
immer noch in den Mustern des alten Regimes denken. Auch die Ver-
kommenheit der städtischen Jugend sei eine Nachwehe. Man habe eben 
nicht gelernt, Verantwortung für sich und andere zu übernehmen, habe 
sich auf die vorherrschenden Strukturen verlassen und stünde nun aus 
diesem Grund auf der Straße:  
 
„Alle mussten eine Arbeit erhalten. […] Und da war es nicht wichtig, ob 
man dich brauchte oder nicht. [...]10% haben gearbeitet und 90% erhiel-
ten eine Art Pension. D.h., die kamen zur Arbeit, schrieben irgendwelche 
Papierchen und so […] Das, was man innerhalb eines Tages hätte erle-
digen können, das haben sie in einem Monat gemacht und bekamen dafür 
Geld. Niemand hat sich daran gestört. […] Sie haben geraucht, Kaffee 
getrunken […] Und jetzt, als die Union zerbrochen ist, haben die fünfzig 
(wirklich Arbeitenden) eine neue Arbeit gefunden, denn sie sind die Spe-
zialisten. Und was machen die anderen? Sie wissen es nicht. Sie sind 
arbeitslos. Damit beginnt die Kriminalität“. 

Urbanisierung, Ruralisierung und die eigene Küche 
Viele der Arbeitslosen, die heute einen Großteil der urbanen Bevölkerung 
ausmachen und das Stadtbild prägen, kommen ursprünglich vom Land. 
Auch daran seien, laut Vartan, die Sowjets Schuld. Im Gegensatz zur 
Mehrheit der Bevölkerung, sieht er die von den Sowjets forcierte Urbani-
sierung nicht nur in einem positiven Licht. Dass ein Drittel der armeni-
schen Bevölkerung in der Hauptstadt lebt, betrachtet er als unnatürlich:  
 
„Jeder, der irgendetwas zu Stande gebracht hat, kam hierher, wurde Be-
amter, oder ich weiß nicht was“.  
 



221 

Der nicht abreißende Strom dieser „Dörfler“ drängt, so Vartan, bis heute 
mit den ländlichen Sitten und Traditionen in die Stadt und verwandelt, so 
die Befürchtung vieler Jerewaner und der urbanen Intelligenzia, die Stadt 
in ein Dorf.  
 
Die Angst vor einer Ruralisierung ist allerdings in vielen postsowjeti-
schen Gebieten zu beobachten und scheint mir, entgegengesetzt zu Var-
tans Ansicht, v.a. ein postsowjetisches Phänomen, bzw. eine postsowjeti-
sche Sorge, zu sein (vgl. Kosmarski 2011).  
Diejenigen, die der Auffassung, sind, dass erst der Zusammenbruch der 
Sowjetunion einen negativen Wandel in Gang gesetzt habe, machen die 
Nachfolger der Sowjets für die heutige Situation, insbesondere die zu-
nehmende (Dorf-)Mentalität, verantwortlich.  
Diese Behauptung hat eine gewisse Berechtigung. Die Urbanisierung und 
die Stadtplanung der Sowjets hatten die Kontrolle, Erziehung und die 
Modernisierung der Bevölkerung zum Ziel. Durch die Urbanisierung 
sollte die Dorfmentalität – und alles, was laut Sowjets damit verbunden 
war, wie z.B. bestimmte Familienstrukturen – überwunden werden (vgl. 
Humphrey 2005; Alexander & Buchli 2007; Darieva & Kaschuba 2011). 
So kann man den Sowjets zumindest nicht die Ruralisierung Jerewans 
vorwerfen. Dies wäre geradezu absurd, denn die Sowjets waren es, die 
Jerewan zu einer Hauptstadt ausbauten und einen urbanen Menschen 
erschaffen und formen wollten.  
Von den klar überschaubaren Straßen und öffentlichen Plätzen reichte der 
Arm der Sowjets dabei, wie schon gesagt, manchmal sogar bis in die 
Wohnungen und Küchen der Stadtbewohner. „Das ist nicht deine Kü-
che“, sagt man, wie schon erwähnt, in Armenien, wenn man ausdrücken 
möchte, dass man sich aus einer Sache heraushalten soll. Ein Urenkel A. 
Tamanyans erklärt, dass genau dieses Gebot von den Sowjets nicht ein-
gehalten wurde. Um die Menschen ins öffentliche Licht zu zerren, „wur-
den die Küchen bei der Planung der Wohnungen so klein gehalten, dass 
man sich darin kaum bewegen konnte. Man war fast gezwungen, sich in 
einer öffentlichen Mensa zu ernähren und sein privates Leben aufzuge-
ben“. Dies geschah, so der Nachkomme des Architekten, natürlich nicht 
im Sinne des Stadtarchitekten.  
 



222 

Auch andere Beispiele zeigen, wie das Ideal einer sozialistischen Stadt 
gedacht war.  
Die Auflösung der patriarchalischen Kernfamilie in den Wohnkollektiven 
der Kommunalkas und Wohnheime, wird z.B. von Kaufman oder Hum-
phrey als gezielte Politik und Zwang beschrieben, mit dem die Sowjets 
bis in das Familienleben vordringen wollten (Kaufman 2000; Humphrey 
2005). Auch wenn das Konzept der Kommunalka meines Wissens in Je-
rewan nicht sehr verbreitet war, so gab es dennoch viele Planungsmaß-
nahmen, die in Serie, so genannten „Projekten“ (projekty), gebaut wurden 
und das Leben – zum Wohl oder Unwohl der Bewohner – prägten. Ta-
manyans Nachkomme fasst zusammen:  
 
„Tamanyan hat zwar den Generalplan entwickelt, doch nur wenige Ge-
bäude selbst ausgeführt. Seine Schüler haben später – wegen neuer Be-
dürfnisse, Bevölkerungswachstum und Ideologie – die Gebäude ganz 
anders ausgeführt. Plötzlich gab es sehr kleine und unbehagliche Woh-
nungen, die Tamanyan nie so geplant hätte. Ich z.B. habe in einer solchen 
Wohnung, mit einer sehr kleinen Küche, gelebt. Da konnten höchstens 
zwei Leute sitzen und auf einer kleinen Herdplatte ein Omelett braten. 
Man ging bei diesen Wohnungen, um Platz zu sparen, durch das Bad in 
die Küche – oder durch eines der Zimmer. Das war nicht gemütlich. Das 
hing mit der veränderten Ideologie zusammen. Die Leute sollten sich 
weniger in privaten Räumen aufhalten. Sie sollten ins Haus der Kultur, in 
die Mensa oder auf die Arbeit gehen. Aus Platzgründen hat man versucht, 
K1 klein zu halten. K ist ein Koeffizient. K wird so berechnet: Man teilt 
So (russ.: obschtschaja ploschadka; dt: Gemeinschaftsraum) durch Szh 
(shilaja ploschadka; dt.: Wohnraum). Zur ‚obzhaja plazhadka‘ gehören 
die Gänge und die Küche. Ich weiß nicht, wie das mit dem Balkon ist. Ich 
glaube, aber da bin ich mir nicht sicher, dass die Hälfte des Balkons, da 
wo die Vorratsschränke stehen, zur ‚shilaja sloschadka‘ gehört. Je grö-
ßer So ist, desto größer wird K. Aus diesem Grund hat man versucht, So 
klein zu halten.“ 
 
Die Sowjets machten also auch vor dem heiligsten Heiligtum, dem tun, 
nicht halt. Die Werte der armenischen əntanikh sollten mit Hilfe gezielter 
Baumaßnahmen in neue Werte, die der sowjetischen Ideologie entspra-



223 

chen, umgewandelt werden. Viele Armenier empfanden dabei ein Unbe-
hagen: „Man bekam diese Wohnungen, aber nie war es so, dass man 
einfach einziehen konnte. Immer musste man etwas verändern. Man 
könnte fast glauben, sie hätten es mit Absicht getan“, stellt z.B. Arsen 
(36) fest.  

Remont 
Arsens Behauptung deckt sich mit meinen Beobachtungen. Jede Woh-
nung, die ich in Jerewan besuchte, war umgebaut worden oder im Be-
griff, umgebaut zu werden. Fast ständig ist man mit irgendeiner Repara-
tur oder Renovierung beschäftigt. Kaum hat ein Nachbar den Bohrer ab-
gesetzt, wird er schon vom nächsten wieder angesetzt. Wände werden 
eingerissen und neu gezogen, Balkone zu Zimmern ausgebaut, alte Heiz-
systeme durch neue ersetzt, Dächer repariert, Wände gestrichen und Kü-
chen umgestaltet.  
 
Was schon zu Sowjetzeiten praktiziert wurde, wird heute exzessiv fortge-
setzt. Im Gegensatz zur einfachen, aus der Mode gekommenen remont 
(Renovierung; russ.: ремонт) der Sowjetzeit wird heute überall eine evro-
remont (Euro-Renovierung; russ.: евроремонт) bevorzugt. So werden die 
Wohnungen den heutigen Bedürfnissen angepasst.  
Was eine evroremont ist, lässt sich auf den ersten Blick leicht erkennen. 
Dem äußeren Anschein nach entsprechen die Küchen, Wohnräume und 
sanitären Einrichtungen, die sauber gefliesten Wände, die elektrischen 
Geräte, die weißen Waschbecken und die blitzenden Kloschüsseln dem 
europäischem Standard. Benutzt man diese Einrichtungen, stellt man fest, 
dass man technisch begabt sein muss, um die Installationen in Schuss zu 
halten. Ich selbst wurde während meines Forschungsaufenthaltes zum 
Experten für die Reparatur von Toilettenspülkästen.  
  
Etwas wohlhabendere Bauherren lassen sich ganze Häuser im „französi-
schen“, „italienischen“ oder „englischen Stil“ bauen: toskanische Villen, 
klassizistische Domizile oder sogar Miniaturburgen, die eher an Freizeit-
parkarchitektur als an ihre realen Vorbilder erinnern. Ein besonders ex-
klusives Beispiel für diese Art der kopierten Architektur ist ein „baro-
ckes“ Anwesen, das sich an einer der Hauptstraßen befindet, die aus Je-



224 

rewan Richtung Giumri führt. Ein mit vergoldeten Schnörkeln überlade-
nes Eisentor, das von Kameras überwacht wird, umzäunt Putten und Göt-
ter, die in der vorstädtischen Einöde ein kleines, dafür umso dekadenter 
geschmücktes Versailles umtanzen.  
Die Reichen toben sich auf ihren Ländereien aus und die Mittelschicht in 
ihren Appartements, so dass man auch hier auf Stuckaturen an der Kü-
chenspüle treffen kann.  
 
Bei näherem Hinsehen erkennt man meist die schlechte Qualität der Ma-
terialien, die Sterilität der bald wieder abbröckelnden Wanddekorationen 
und das doch abweichende Design des brüchigen Inventars. Eigentlich 
kann man, hat man in einer Wohnung das eine Problem behoben, schon 
wieder das nächste in Angriff nehmen. Regelmäßig kam es bei Freunden, 
Bekannten und schließlich bei mir selbst zu Rohrbrüchen, so dass das 
Wasser entweder von oben in die eigene Wohnung, oder von der eigenen 
Wohnung in die Wohnung darunter sickerte. Meine Vermieterin zettelte 
zu meinem Leidwesen aus diesem Grund einen langen Streit mit den 
Verursachern an, bis sie den Schaden – zumindest temporär – behoben 
hatten. Ähnliche Ärgernisse waren ein ständiges Unterhaltungs- und 
Klatschthema meiner Nachbarn, Kollegen und Freunde, die unablässig 
mit diesen Situationen konfrontiert waren.  
Die Handwerkskunst, die schon in Sowjetzeiten zu katastrophalen Prob-
lemen geführt hat (Kotkin 1995), die bis heute nicht behoben sind, 
scheint sich seit der Unabhängigkeit nicht sehr viel weiterentwickelt zu 
haben. Doch Armenien gilt als große Bau-Nation. Glaubt man armeni-
schen Nationalisten, so haben Armenier Baku29 und Tbilisi errichtet. Den 
Ruf als fähige Architekten haben sie sich schon im Mittelalter mit dem 
Bau ihrer Kirchen erworben, die sicher standhafter sind als die Architek-
tur der letzten Jahre. Quantität scheint heute Qualität auszugleichen. 
Seit der Sowjetzeit herrscht fraglos eine Unzufriedenheit mit den aufge-
zwungenen Wohnbedingungen, mit der Aufteilung der Zimmer, der Ein-
richtung und dem Platzmangel – und ständig geht etwas kaputt. Der stän-
dige Umbau ist ein (selbstverständlicher) Befreiungsschlag aus dem Kor-
                                                      
29In Baku stürzen, so ein kursierendes Gerücht, seitdem die armenischen Baumeister aus 
Aserbaidschan vertrieben und durch türkische Architekten ersetzt wurden, die Hochhäuser 
zusammen. Interessanterweise habe ich dieses Gerücht auch in Baku gehört.  



225 

sett staatlicher Kontrolle hin zum privaten tun. Dies hat allerdings wenig 
mit Protest gegen die Staatsgewalt zu tun, sondern ist eine Reaktion auf 
alltägliche Bedürfnisse.  

Stadtplanung, Wohnungsbau, Raumvergabe und Helden 
der Arbeit 
Sevada, der eine junge Architektengeneration vertritt, wünscht sich einen 
ähnlichen Befreiungsschlag aus dem, wie er es nennt, „sowjetischen Kor-
sett“ auch für die gesamte Stadtplanung.  
Was in den privaten vier Wänden leicht zu bewerkstelligen ist, lässt sich 
allerdings nicht so einfach auf den öffentlichen Raum übertragen. Auch 
wird der sowjetische Städtebau, im Gegensatz zum Wohnungsbau, weni-
ger kritisch gesehen. Zwar wurde, wie heute bemängelt wird, die Idee, 
den Staatplan auf das armenische Nationalsymbol, den Ararat, auszurich-
ten, verhindert (Baljan 20009: 5-8), doch darf man nicht vergessen, dass 
das Sowjetische nicht nur als Unterdrückungstechnologie (Foucault 1988) 
geplant und wahrgenommen wurde, sondern hohe Ideale verkörperte, die 
auch als armenische Werte eingeordnet werden und Anerkennung finden.  
 
Durch den Städtebau sollte der Fortschritt vorangetrieben, das Leben 
verbessert und ein besserer Mensch geformt werden.  
Auch wenn diese Utopie nicht umgesetzt werden konnte, bedeutet dies 
nicht, dass die mit dem Stadtbau verbundenen Ideale überhaupt keinen 
Effekt zeigten. Vielleicht war es, wie Humphrey schreibt, nicht immer die 
intendierte Wirkung, doch gestaltete der sowjetische Städtebau den All-
tag, der Teil der urbanen Identität wurde (Humphrey 2005; Darieva & 
Kaschuba 2011). In diesem Zusammenhang wird seltener von Schuld als 
von Verantwortung und Verdienst gesprochen. Gerade die Urbanisierung 
des Landes und der Ausbau Jerewans zu einer repräsentativen und „mo-
dernen“ Hauptstadt gelten bis heute als zivilisatorische Leistung. 
 
Das in der Sowjetunion weit verbreitete Problem der Wohnungsnot, wie 
es Kaufman in ihrer Dissertation über Sankt Petersburg (Kaufman 2000) 
oder Humphrey (Humphrey 2005) und Gerasimova (Gerasimova 2003) 
beschrieben haben, war in Jerewan in den letzten Dekaden der Sowjetzeit 
nicht so gegenwärtig oder wird zumindest nicht erinnert. Zwar berichte-



226 

ten viele meiner Informanten von langen Wartezeiten, die man bei Ver-
wandten, v.a. bei den Eltern, bis zur Zuteilung einer Wohnung überbrü-
cken musste, doch war man – so zumindest der rückblickende Eindruck – 
am Ende sicher, dass man früher oder später an die Reihe und somit zu 
seinem Recht kam.  
Von katastrophalen Wohnverhältnissen, wie sie für die Kommunalkas der 
sowjetischen Großstädte bekannt sind, hat man mir nie berichtet. Zwar 
gibt es heute und gab es auch zu Sowjetzeiten viele schäbige und z.T. 
illegale Wohnbaracken, z.B. in den Innenhöfen der Wohnblöcke im 
Stadtzentrum, im Süden der Stadt (Erebuni) und in Kond, doch wurden 
und werden die dort herrschenden Wohnverhältnisse, soweit ich weiß, 
nicht speziell den Sowjets angelastet.  
 
Die Wohnungsvergabe erfolgte, wie bereits erläutert, üblicherweise über 
den Arbeitsplatz. Obwohl es seit der Unabhängigkeit durch den Woh-
nungstausch und -handel innerhalb der Stadt zu einer höheren Mobilität 
und Durchmischung der Bevölkerung kam, hat sich die berufliche „Sor-
tierung“ der Bewohner bis heute erhalten und damit auch eine „Klassifi-
kation“ der Stadtviertel, die am Prestige der Berufsarten und dem Bil-
dungstand der dort (ursprünglich) lebenden Arbeiter vorgenommen wird 
(s.o.). Man kann in diesem Zusammenhang sehr wohl von sozialen 
Schichten oder Klassen sprechen. Mit einer gewissen Herablassung bli-
cken deswegen die Bewohner aus der Wohnumgebung des Mergelyan-
Instituts, d.h. die oftmals schon längst verarmten Eliten der Sowjetzeit, 
auf die Bewohner des Stadtteils Errord Mas herab.  
In Errord Mas, an der letzten Station der U-Bahnstrecke, leben die Nach-
kommen der einfachen Industriearbeiter, die offenbar selbst zu Sowjetzei-
ten keinen hohen Status innehatten und nur als anonymes, arbeitendes 
Kollektiv zu Helden der Arbeit (geroj truda; russ.: герой труда) wurden. 
Da sie erst mit der Industrialisierung vom Land in die Stadt schwemmten, 
gelten ihre Gebärden als ländlich und ungehobelt. Von Hirten und Bauern 
haben sie sich zu Arbeitern der untersten Klasse und Vorstadtbewohnern 
„entwickelt“, was sowohl damals als auch heute von der urbanen Bil-
dungselite verhöhnt wird. Man beschimpft diese Menschen als „primi-
tiv“, „asiatisch“ oder „orientalisch“ und grenzt sie so aus der urbanen 



227 

Gesellschaft aus, die einen anderen Lebensstil verkörpert, der besonders 
zu Sowjetzeiten als „fortschrittlich“ und „modern“ propagiert wurde. 
Tatsächlich verändern sich Aussehen, Kleidung und Habitus der Fahrgäs-
te, je mehr man sich auf der U-Bahn-Strecke den Außenbezirken von Er-
rord Mas nähert.  
Doch gerade in Errord Mas begreift man, welch gigantisches Projekt die 
Sowjets in Angriff genommen und umgesetzt haben. 
 
Mit der Urbanisierung Armeniens und dem Ausbau Jerewans ging, wie es 
der kommunistischen Ideologie entsprach, eine umfassende Elektrifizie-
rung und Industrialisierung einher. Bereits bestehende Industriezweige, 
wie die Wein- und Cognac-Herstellung, wurden unterstützt, und neue 
Fabriken, wie das Chemiewerk „Nairit“, aufgebaut (vgl. Ter Minassian 
2008: 107-118). Industrialisierung und Stadtentwicklung, so kann man 
auch an der Einwohnerstatistik sehen, gehen in Jerewan, wie anderorts, 
Hand in Hand und sind nicht voneinander zu trennen.  
Fast alle Industrieanlagen Jerewans befinden sich im Süden der Stadt30. 
Jenseits des Bahnhofs, der eine Art Grenze darstellt, beginnt, wie mir 
eine Bekannte naserümpfend in eine Skizze der Stadt einzeichnet, „das 
hässliche Jerewan“, das in ihren Augen fast schon den Status eines 
„Slums“ aufweist. Von den Anhöhen Jerewans aus kann man die Strom-
masten, Schornsteine, Fabrikhallen und Kühltürme sehen, die das Gelän-
de prägen und dabei eine riesige Fläche einnehmen, die bis an den Fuß 
des Ararat zu reichen scheint (Abb.1). Eine Flamme, die aus einem dün-
nen Kamin flackert, ist weithin sichtbar und aus der Ferne wirkt dieses 
Industrie-Panorama wie aus einem Science-Fiction-Roman.  
Schnell mussten hier seit etwa Ende der 20er Jahre die vielen Arbeiter 
untergebracht werden, die in den Fabriken ihren Lebensunterhalt verdien-
ten (vgl. Ter Minassian 2008: 123-126). Die Sowjets konstruierten des-
halb Viertel, die den verschiedenen Fabriken angegliedert waren.  
 
Errord Mas ist eine solche Siedlung, die eigens für die Mitarbeiter des 
Chemie-Kombinats „Kirov“ gebaut wurde. Um die Arbeitskraft zu erhal-
ten und zu steigern, versuchte man gute Voraussetzungen zu schaffen. 

                                                      
30Mit Ausnahme der Aluminiumfabrik auf dem Plateau von Kanaker im Norden Jerewans.  



228 

Die Architekten und Stadtplaner K. Kotchar, M. Mazmanian, N. Marka-
rian und S. Safarian planten zwischen 1930 und 1932 eine fast autarke 
Siedlung, die in jeder Hinsicht „beispielhaft modern“ (Ter Minassian 
2008: 125) und somit auch „urban“ war, d.h. nichts mehr mit den in sow-
jetischen Augen – wie man sagt – „mittelalterlichen Bedingungen“ der 
vorsowjetischen Zeit zu tun hatte.  
Die Arbeiter wurden urbanisiert und in dreistöckigen Häusern unterge-
bracht, die mit großzügigen Fenstern und Balkonen ausgestattet waren 
und einem konstruktivistischem Stil entsprachen. Die Gebäude, die natür-
lich bis heute bewohnt werden, sind quadratisch angeordnet, so dass meh-
rere Häuser einen gemeinsamen Innenhof bilden, in dem oft ein Wasser-
bassin zu finden ist (Abb.19).  
 

 
 
Darstellung IV: Wohnviertel für die Arbeiter der SK-Fabrik in Errord Mas. Planungsde-
sign der Architekten G. Kochar, M. Mazmanyan, N. Markaryan und S. Safaryan von 1930 
bis 1932. Abbildung aus: Grigorjan, A. G. & Tovmasjan, M.Z. 1986. Architektura 
Sovjetskoj Armenii. Moskva: Strojizdat: 64. 
 
 
Die Architektur und der Grundriss der Siedlung waren darauf ausgelegt, 
die „kollektive Identität“ der Arbeiter zu fördern, zu stärken und zu re-
präsentieren (Ter Minassian 2008: 125).  



229 

Dieses Kollektiv sollte an die Stelle der əntanikh-Familie oder anderer 
traditioneller Beziehungen treten. Zu diesem Zweck und zur Unterhaltung 
der Arbeiterschaft wurden Park- und Sportanlagen sowie Gemeinschafts-
gebäude, wie das Kultur-Haus der Chemiefabrik „Kirov“, eröffnet.  
Hier fanden öffentliche Ereignisse, Feste, Versammlungen und Theater-, 
Tanz- und Musikaufführungen statt, die jedem Arbeiter zugänglich waren 
(vgl. Ter Minassian 2008: 125).  
 
Obwohl sicher nicht alle von allen Maßnahmen profitieren und nicht 
jeder in eine neue, moderne Wohnung einziehen konnte (Ter Minassian 
2008: 123-126), ist die Leistung, die die Sowjets in materieller Hinsicht 
vollbracht haben, beachtlich.  
Kotkin beschreibt in Magnetic Mountain die Entstehung der Arbeiterstadt 
Magnitogorsk im Südural, die etwa zur gleichen Zeit wie der Bau des 
beschriebenen Arbeiterviertels stattfand. Die sehr gut recherchierte Arbeit 
Kotkins liest sich wie ein Katastrophenbericht. Ein Planungsdesaster folgt 
dem nächsten: die Straßen und die Kanalisation beschreibt Kotkin als 
funktionsunfähig und desaströs – und viele neue Wohngebäude Manito-
gorsks konnten, wegen technischer Mängel und Einsturzgefahr, niemals 
bezogen werden (Kotkin 1995: 1-25; 72-105; 106-145).  
Im Gegensatz dazu ist Jerewan eine Erfolgsgeschichte oder wird zumin-
dest als solche dargestellt. Mit seinen Prestigegebauten, den großen Ver-
kehrsachsen, seiner Infrastruktur, den Grünanlagen, der räumlichen Or-
ganisation, den verschiedenen Sektoren für Wohnraum, Bildung, Kultur 
und Industrie sowie seinen Arbeitervierteln entsprach es, wie schon seine 
Baugeschichte zu Beginn dieser Arbeit gezeigt hat, dem Ideal der sowje-
tischen Stadt, das in vielen anderen Fällen eine Utopie blieb (vgl. Darieva 
& Kaschuba 2011:17; Ter Minassyan 2008; Liu 2007; Humphrey 2005; 
Kotkin 1995).  
 
An dieser Stelle möchte ich zusammenfassen: Bis heute wird die Entste-
hung und Entwicklung der Hauptstadt als Triumph des „Fortschritts über 
das Mittelalter“ und als „Sieg der Stadt über das Land“ gefeiert.  
Aus sowjetischer Perspektive und Perspektive vieler sowjetischer und 
postsowjetischer Armenier gelten die Gebäude jener Zeit als „hochwerti-
ge Gebäude“ eines vergangenen Ideals. Manchmal werden sie sogar als 



230 

dem Ideal des „einschließenden Hauses“ ebenbürtig betrachtet. In der Tat 
erhielten viele Bewohner der Stadt ihr eigenes tun erst durch die sowjeti-
schen Baumaßnahmen. Sowohl der Plan Tamanyans, der v.a. im Zentrum 
umgesetzt wurde, als auch die älteren und jüngeren Maßnahmen in der 
Peripherie gelten als weitgehend gelungene Verbesserungen des Lebens-
standards, mit dem sich auch, so die allgemeine Auffassung, die Mentali-
tät der Bewohner positiv verändern musste. 
Die Sowjets werden also nicht nur als Täter gesehen, sondern auch als 
verantwortungsvolle Herrscher, die im Kontext des Städtebaus nicht aus-
schließlich als Okkupanten, sondern als Freunde und Brüder auftraten.  
In Jerewan sind die Hajastantsiner zu Sowjetbürgern geworden, um, mit 
Moskau an der Seite, in Richtung Urbanisierung und Fortschritt zu gehen. 
Wer wie begeistert an der Verbreitung sowjetischer Ideale beteiligt war, 
wie groß der indigene Anteil, z.B. Tamanyans, daran gewesen ist, und 
wie die Sowjets in anderen Bereichen außerhalb des Städtebaus gesehen 
wurden, sind andere Fragen. 

Zusammenbruch 
Traurige Zeugen einer besseren Vergangenheit sind v.a. zerfallene In-
dustrieanlagen. Oft sind aus der Sowjetzeit nicht viel mehr als Eisen-
schrott und Betonruinen geblieben.  
Touristen verirren sich wahrscheinlich selten hinter die Grenze, die der 
Bahnhof zum ehemals blühenden industriellen Süden Jerewans darstellt. 
Nur wenn man die Ruinen und das Museum von Erebuni oder die archäo-
logischen Grabungen von Karmir Blur besichtigt, überschreitet man diese 
unsichtbare Linie, die zwischen dem „schönen“ und dem „hässlichen“ 
Jerewan gezogen wird.  
Hinter dem Bahnhof liegt ein tristes Gebiet. Die vernachlässigten Fassa-
den der mehrstöckigen Wohnhäuser werden dann und wann von klappri-
gen Slum-Hütten abgelöst, überwucherte Schienen, rostiger Metallschrott 
und verlassene Industrieanlagen stehen in einem krassen Gegensatz zu 
den alten und neuen Prestigebauten im Zentrum. Ter-Minassian spricht 
von einer „Ruralisierung“ des Industriegebietes:  
 
„La désolation du paysage qui évoque en moins humide ‘Stalker’ de Tar-
kovski, l‘enchevêtrement des tuyaux et des cheminées, l’immensité de cet 



231 

espace – typiquement soviétique? – pour l’essentiel à l’abandon, retien-
nent tout autant l’attention que les marques d’une ruralisation des es-
paces interstitiels, affleurements de jardins anciens ou récents qui rap-
pellent d’ailleurs que Erevan à l’ère pré-industrielle fut une ville de jar-
dins. Vergers clôturés de ferrailles industrielles, habitat individuel au 
statut légal douteux, carcasses automobiles et grues définitivement figées, 
la zone industrielle ressemble néanmoins à un vaste champ des ruines“31 
(Ter Minassian 2008: 107). 
 
Der von Ter Minassian beschriebene Zustand hat auch das ehemals stolze 
Wohnviertel Errord Mas erreicht. Die damals fortschrittlichen Gebäude 
aus den 30er Jahren vermitteln inzwischen ein trauriges Bild. Die Fenster 
sind eingeschlagen, die Fassaden schmutzig, die Balkone brüchig und die 
ursprünglich klare Architektur der Konstruktivisten durch Reparaturen 
und provisorische Anbauten überformt. Die Innenhöfe wirken chaotisch 
und heruntergekommen. Zwischen schäbigen Lattenverschlägen, wasser-
losen Bassins, Schrott und Abfall flattert die trocknende Wäsche der Be-
wohner (Abb.19).  
Die Konzeption des Viertels, die Wohnanlangen, die öffentlichen Gebäu-
de und die Reste der Infrastruktur zeugen noch vom untergegangenen 
Glanz des Stadtteils.  
Es hat sich viel verändert: Das ehemalige Kulturhaus der SK (Chemie-
Fabrik „Kirov“) beherbergt heute den kirchlichen Fernsehsender Shogho-
kat TV. Die Gedenktafeln gleich neben dem Gebäude für die Helden der 
Sowjetunion sind längst im Gestrüpp verschwunden. Arsen, der in diesem 
Viertel aufgewachsen ist, trauert dem Kino und dem herrlichen Winter-
garten nach, die hier früher für jedermann zugänglich waren. Auf der 
einen Seite der Anlage befindet sich die Schule Nr. 173, in deren Vorgar-
ten noch ein Fahnenmast mit dem roten Stern an der Spitze steht. Auf der 
                                                      
31Die Trostlosigkeit der Landschaft, die, weniger feucht, an „Stalker“ von Tarkowski er-
innert, das Gewirr der Rohre und Schornsteine, die größtenteils verlassene endlose Weite 
– typisch sowjetisch? – wecken ebenso die Aufmerksamkeit wie die Spuren einer 
Ruralisierung der Zwischenräume, das Durchscheinen von Gärten, alte oder neue, die 
daran erinnern, dass Jerewan in vorindustrieller Zeit eine Stadt der Gärten war. Mit In-
dustrieschrott umzäunte Obstgärten, Behausungen von zweifelhafter Legalität, Auto-
wracks und für immer stillgelegte Kräne lassen die industrielle Zone als ein großes Rui-
nenfeld erscheinen. (Eigene Übersetzung)  



232 

anderen Seite befindet sich ein Park, der die Reste einer prunkvollen 
Brunnenanlage enthält. „Früher kam man abends hierher und ging spa-
zieren. Die Kinder spielten im Wasser und setzten sich auf die Fisch- und 
Froschköpfe, aus denen Wasser sprudelte“, kommentiert mein Informant 
die Scherben der Vergangenheit. Von ihm erfahre ich auch, dass das Café 
an der Ecke vor etwa 20 Jahren ein angesehener und vornehmer Ort war. 
Heute treffen sich hier die „jungen Taugenichtse“, die auf den wackligen 
Stühlen fettiges Fleisch mit den Fingern essen. Das große Kaufhaus, die 
zentrale Bäckerei, der Lebensmittelladen und die Buchhandlung wurden 
durch zahllose „Shops“, Einzelhändler und Straßenstände ersetzt, die die 
Straßen in eine Art „orientalischen Basar“ verwandelt haben. Viele der 
Bewohner sind arbeitslos und die Fabriken haben die Produktion z.T. 
oder vollständig eingestellt.  
Das Gelände von „Armelektromasch“ im gleichen Viertel erinnert an 
einen verlassenen Adelssitz. Ein großes Tor versperrt den Zugang zu 
einer schier endlosen Allee, die ins Leere zu führen scheint. Durch trübe 
Fenster kann man noch eine kleine Ausstellung der damals neuesten 
Technik bewundern. Die Wegweiser zu den Büros und Annahmestellen 
sowie die Gebäudeaufschriften haben ihren Sinn verloren und ragen wie 
vergessene Totempfähle in den Himmel. Auch hier führen die Brunnen, 
die Symbole der sowjetischen Blütezeit und des Lebens, kein Wasser 
mehr. Als ich mich der Anlage nähere, um einen Blick durch die Eisen-
gitter zu erhaschen, werde ich von einem Hund in den Schuh gebissen 
und habe alle Mühe, mich aus seinen Zähnen zu befreien. Nur ein einsa-
mer Wächter beobachtet teilnahmslos diese Szene, die sich an diesem 
verlassenen Ort abspielt.  
 
Doch nicht nur hier, im Industriegebiet, macht sich der stille Zerfall be-
merkbar. An vielen Einrichtungen, die der Stolz der Armenischen SSR 
waren, nagt der Zahn der Zeit wie eine ätzende Säure.  
Eines der beeindruckendsten Beispiele für dieses Phänomen ist der Bota-
nische Garten am anderen Ende der Stadt. Ein paar gespenstige Wissen-
schaftler in weißen Kitteln hausen hier in vergessenen Ruinen und ver-
walten die Überreste einer versunkenen Welt. Fast fühlte ich mich hier 
wie in einem Szenario Stanislaw Lems. Eine nette Dame führt die selte-
nen Besucher, durch die überwucherten Trümmer. All dies muss einmal 



233 

fantastisch neu, schön und – wie man sagt – „fortschrittlich“ gewesen 
sein. Für Meri, deren Großvater Biologe war und den Garten gründete, ist 
der heutige Anblick ein Schock.  
Auch die so genannte Kindereisenbahn, die eine Familienattraktion war, 
die Schwimmbäder, Sportanlagen, die administrativen und öffentlichen 
Gebäude, Parks und Friedhöfe sind in einem desolaten Zustand. Im 
Staatsarchiv z.B. wird das schäbige Parkett nur noch durch einen langen 
Teppich zusammengehalten und häufig überkommt einen an solchen 
Orten ein kalter Schauer. Die Theater und Kinos, die Straßen und Fassa-
den, alles erzählt von einer vergangenen Begeisterung und Blütezeit, die 
nur noch von Gespenstern bewohnt wird. 
Besonders schmerzlich für die Bewohner Jerewans ist der Verlust der 
Gärten, Bäume und Parks, die für die von Tamanyan geplante „Garten-
stadt“ so charakteristisch waren. In mehreren Ringen mit unterschiedli-
chem Radius legten sich die Grünanlagen und Wälder um das Stadtzent-
rum und bildeten einen natürlichen Schutzwall gegen die armenischen 
Staubwinde und die sommerliche Hitze. In der Krise der 90er wurden die 
Bäume, wie schon erwähnt, zu Heizmaterial verarbeitet und hinterließen 
Brachflächen, die schnell mit grauen Neubauten ausgefüllt wurden.  
 
Die unter den Sowjets ausgebaute Infra- und Versorgungsstruktur ist 
marode oder zerstört. Viele private Haushalte sind, da die alten Wärme-
kraftwerke nicht mehr funktionieren, ohne Heizung oder warmes Wasser. 
Die Bausubstanz bröckelt, Rohre sind leck und die hygienischen Verhält-
nisse z.T. besorgniserregend.  
Wer es in den letzten Jahren nicht geschafft hat, ohne staatliche Hilfe zu 
renovieren, einen privaten Boiler zu kaufen und eine Heizung zu installie-
ren, lebt – auch im privaten tun – unter schwierigen Bedingungen. Aus 
ärmeren Wohnungen schlägt einem oft ein muffiger Geruch und klirrende 
Kälte entgegen, weil die Besitzer nicht einmal die Kosten für Strom oder 
Gas aufbringen können. Oft leben bis zu drei Generationen unter einem 
Dach, was bedeutet, dass sich viele Personen wenige Räume teilen. Häu-
fig lebt die jüngere Generation mit ihren Ehepartnern und Kindern nur 
deswegen bei den Eltern und Großeltern, weil sie sich kein eigenes Heim 
leisten kann und ihr nicht, wie früher, automatisch eine neue Wohnung 
zugeteilt wird.  



234 

So zeigt sich, dass selbst das private tun von den politischen Entwicklun-
gen nicht unberührt bleiben kann. Auch wenn das private tun – zu Sow-
jetzeiten wie heute – einen Rückzugsraum darstellte und stets in Opposi-
tion zu staatlichen Räumen gesehen wurde, zeigt sich heute, dass viele 
Annehmlichkeiten des tun indirekt vom sowjetischen und heute vom 
postsowjetischen Staat abhängig waren und sind.  
Besonders dramatisiert haben sich die Verhältnisse in den z.T. illegal 
gebauten Hütten, die man v.a. im Süden der Stadt, also im ehemaligen 
Industrieviertel, aber auch in den Innenhöfen im Stadtzentrum findet.  
Niemals würde man in Jerewan von „Slums“ sprechen, doch kann das 
Erscheinungsbild dieser provisorisch wirkenden Siedlungen durchaus mit 
solchen verglichen werden. Wenn man die adrett gekleideten und gut 
geschminkten Mädchen sieht, die im Zentrum der Stadt an der Universität 
studieren oder in schicken Boutiquen arbeiten, rechnet man nicht damit, 
dass sie am Abend in abgetragene Jogginghosen schlüpfen und die Näch-
te unter dicken Schafswolldecken in frostigen Behausungen verbringen. 
Durch Seda, die mich oft zu sich nach Hause zum Übernachten einlud, 
lernte ich ein solches Wohngebiet in der Nähe von TEZ-i krug im Stadt-
teil Erebuni besser kennen. Verschlungene, meist staubige oder matschi-
ge Wege führen dort in das Labyrinth der schiefen Häuser, die meist von 
einem Zaun und Metallschrott umgeben sind. Es gibt Strom, aber keine 
Telefonleitung, in den Häusern sind die einzigen Wärmequellen meist der 
Herd in der Küche und ein kleiner Ofen, um den sich abends die ganze 
Familie versammelt. In der Nacht kühlt der Ofen aus und man verkriecht 
sich unter dicke Decken. Die Wände sind aus blankem Beton, nichts ist 
gemütlich, doch gibt es fast immer einen Fernseher, der Tag und Nacht 
zu laufen scheint (Abb.18). Man sieht sich hier, wie in anderen Teilen Je-
rewans, bevorzugt die verschiedenen armenischen, russischen, brasiliani-
schen und amerikanischen Seifenopern an, die in Luxusvillen mit Swim-
mingpool gedreht werden und die in einem krassen Gegensatz zur hiesi-
gen Realität stehen.  
Sedas Vater ist Koch. Sogar er, der auch in Sowjetzeiten sicher nicht im 
Luxus schwelgte, klagt über eine Verschlechterung der Lebensqualität 
und einen Werteverfall, der sich seiner Meinung auf die wachsende Kor-
ruption und den ungleichem Zugang zu den Ressourcen seit der Unab-
hängigkeit Armeniens zurückführen lässt. 



235 

Verlierer und Gewinner 
Das soziale Gefälle hat sich seit der Unabhängigkeit offensichtlich ext-
rem verstärkt und die ehemalige Mittel- und obere Unterschicht ist dabei 
tief gesunken. Auch in den besseren Vierteln der Stadt, z.B. in Arabkir 
oder im Zentrum (Kentron), verarmten die Haushalte.  
Uneinigkeit herrscht darüber, was schlimmer war: die Herrschaft der 
Sowjetmacht oder ihr Zusammenbruch. Viele Menschen würden Letzte-
res behaupten, auch wenn heute keiner oder nur wenige den sowjetischen 
Helden nachtrauern. In den langen Kellergängen unter dem Rathaus sind 
ihre entthronten Steinbüsten eingelagert und stauben unbeachtet ein. 
Dennoch gab es, wie Abrahamian in seinem Bericht über die Zeremonie 
bei der Entfernung der Lenin-Statue vom Platz der Republik beschreibt, 
ein Unbehagen bei der Abrechnung mit den alten Meistern: 
 
„The population gathered in a festive mood, but without engaging in any 
of the acts of vandalism that typically accompanied such events. Many 
people, in fact, witnessed the dismantling ceremony with a sense of am-
bivalence that in psychoanalytic literature is traditionally attributed to 
feelings concerning the father: fear, love, remorse and, at the same time, 
joy and having been delivered from the tyrant who in this particular case 
was also seen as the locus of dark forces that had hindered Armenia’s 
normal development. [...] In one of the many discussions that I witnessed 
during these last hours of the monument an elderly man, for example, 
told his young opponent that by taking away Lenin’s statue the stores 
would not fill with goods. Another man insisted that whatever harm Ar-
menia had endured because of Lenin, he nevertheless remains part of 
Armenian history [...] When the ceremony finally started and the monu-
ment was beheaded before being moved from the pedestral, many people 
(including myself), as I was told later, had a momentary uneasy feeling of 
being a participant in an act of public execution, especially as some rain 
water that had strangely accumulated inside the hollow head flew out of 
it as if it was blood” (Abrahamian 2006: 284-285). 
 
Heute liegt die Statue Lenins kopflos in einem feuchten Innenhof des 
Historischen Museums. Der Kopf wird eine Etage tiefer in den Keller-
räumen verwahrt. Eine Bekannte erzählte mir, dass sich die Sängerin und 



236 

Schauspielerin Cher bei einem Besuch in Jerewan, statt sich für die histo-
rischen Artefakte aus der Bronzezeit – d.h. für die „indigene“ armenische 
Kultur – zu begeistern, in allen Posen mit dem gefallenen Helden fotogra-
fieren ließ. „Sie ist eben Amerikanerin und ein bisschen dumm“, wird 
dieses in den Augen vieler Armenier seltsame Interesse begründet.  
Fremde und ein Großteil der armenischen Diaspora kennen Jerewan nur 
in seinem postsowjetischen Zustand und halten den Verfall für etwas 
Sowjetisches, das sie – wie die Schauspielerin – fasziniert und gleichzei-
tig abstößt.  
Auch die „Mentalität der postsowjetischen Menschen“ sei, so die Mei-
nung externer Beobachter (s.o.), einer „sowjetischen Gehirnwäsche“ zu-
zuschreiben, die sich in Lethargie äußere, sich jedoch, wie man annimmt, 
durch Einfluss von außen und engagiertes Lernen heilen ließe. Wie schon 
der Begriff „Transformation“ suggeriert, hofft man, dass es sich nur um 
eine Frage der Zeit handelt, bis das Sowjetische und Postsowjetische zu 
Gunsten der „europäischen Moderne“ überwunden wird.32  
 
Ehemalige Bürger der Armenischen SSR, die alten und – in ihren Augen 
– echten Einwohner Jerewans, haben eine andere Sicht. Das bedeutet 
nicht, dass sie sich nicht kritisch über das sowjetische Regime äußern. 
                                                      
32Die Begriffe „Transformation“ und „Transformationszeit“ sind eng mit dem „Postso-
wjetischen“ verbunden. Die „Transformationszeit“ gilt als eine Phase des ökonomischen 
und systemischen Wandels, die – so hoffen zumindest internationale Organisationen wie 
die OSZE – in ein Zeitalter der freien Wirtschaft, der Zivilgesellschaft und der Demokra-
tie führen soll. In vielen sozialwissenschaftlichen und ethnologischen Arbeiten wird der 
Begriff der „Transformation“ nicht genauer definiert und als Synonym für einen allge-
meinen Wandel verwendet. In der ökonomischen Literatur ist der Übergang von einem 
Wirtschaftssystem zu einem anderen, von der Planwirtschaft zur Marktwirtschaft gemeint. 
Von dieser ökonomischen Definition wird der „systemische Wandel“, der „gesellschaftli-
che Wandel“ abgegrenzt, der als umfassender Übergang von einem Gesellschaftssystem 
zu einem anderen verstanden wird (Finke 2005: 1-2). Laut Finke wird mit dem Begriff der 
Transformation das Erreichen eines neuen Systems als Abschluss des Prozesses vorausge-
setzt, während mit dem Begriff der „Transition“ der Schwebezustand zwischen „kommu-
nistischer Planwirtschaft zu Marktwirtschaft und Demokratie“ beschrieben wird (Finke 
2005: 2). Ich unterscheide die Begriffe „Transformation“ und „Transition“ nicht, da sie 
meiner Meinung nach häufig synonym verwendet werden. Beide Begriffe wurden schon 
häufig diskutiert, u.a. in einem umfassenden Sammelband von Hann (vgl. Hann 2002). 
Ich selbst habe mich mit den Begriffen in einem Aufsatz auseinandergesetzt (Fehlings 
2012).   



237 

Schon zu Sowjetzeiten gab es diese Kritik, die manchmal offen, v.a. aber 
in Witzen und Anekdoten kommuniziert wurde33.  
Wie man außerdem an der armenischen Literatur, der bildenden Kunst 
und nicht zuletzt der Architektur der Sowjetzeit sehen kann, wurden den 
sowjetischen Einflüssen auch immer eigene, armenische Ideen gegen-
übergestellt. Nationale Themen spielten eine wichtige Rolle – und wur-
den innerhalb nationaler Bewegungen, wie z.B. während der 60er Jahre 
oder der Karabach-Bewegung34, sogar gezielt gegen die Sowjets, die 
Herren aus Moskau, eingesetzt. Von einer vollständigen „Gehirnwäsche“ 
kann also – zumindest in den Augen der ehemaligen Armenier der SSR – 
nicht die Rede sein.  
Im Gegenteil glauben viele Hajastantsiner, dass die sowjetischen Werte 
sogar häufig mit den indigenen, traditionellen armenischen Werten kom-
patibel waren. So entsprechen z.B. das sowjetische Bildungsideal oder 
die Modernisierungs-, Zivilisierungs- und Urbanisierungsziele dem ar-
menischen Eigenverständnis als Hochkultur – und somit auch den im tun 
vermittelten Traditionen und Ideen. Diese Werte, die durch eine türkische 
Invasion in Gefahr gebracht und vielleicht vollkommen – so die Angst – 
ausgelöscht worden wären, wurden von den Sowjets – zumindest z.T. – 
gerettet, und die Lebensbedingungen, sieht man von den Repressionen in 
der Zeit des Roten Terrors ab, in Jerewan maßgeblich verbessert.  
 
Die positiven Seiten der Sowjetzeit überwiegen in der Beurteilung der 
Bewohner Jerewans v.a. dann, wenn sie mit den Defiziten und der Situa-
tion der Zeit von unmittelbar nach der Unabhängigkeit verglichen wer-
den. Der Sowjetzeit folgte, so erzählten meine Informanten, noch eine 
viel schlimmere Zeit, in der viele Menschen ihre Arbeit verloren, Arme-
nien praktisch isoliert war und sowohl Nahrungsmittel als auch die Ener-
gieversorgung knapp wurden. 
 
                                                      
33Die auch in Armenien populären Witze über „Radio Jerewan“, die immer eine Kritik an 
der sowjetischen Herrschaft oder dem kommunistischen System thematisieren, sind ein 
gutes Beispiel dafür und wurden sicherlich nicht von der Diaspora erzählt.  
34Auch der Nationalismus, der mit der Revitalisierung der Erinnerung an den Genozid 
nach 1965 und der Karabach-Bewegung Ende der 80er Jahre einen zusätzlichen Auf-
schwung erlebte, richtete sich natürlich nicht nur gegen Türken und Aserbaidschaner, son-
dern auch gegen die sowjetische Kolonialmacht. 



238 

In der Erinnerung der älteren bis mittleren Generation hat erst der Zu-
sammenbruch der Sowjetunion die Schließungen der Fabriken und die 
Not der Einwohner herbeigeführt, von der sich viele noch nicht erholt 
haben. Nicht die Sowjetunion und die (armenischen) Sowjetbürger wer-
den dafür verantwortlich gemacht, sondern diejenigen, die die Macht der 
Sowjets übernahmen bzw. das Machtvakuum nach dem Zusammenbruch 
ausnutzten.  
Die Überraschung habe die Menschen gelähmt, berichtet Anahit Tarkhan-
yan, und auch die neuesten „Verbrechen“ im städtebaulichen Kontext 
ließen sich nur in diesem Zusammenhang erklären. Eine „aggressive 
Mentalität“ sei für diese Entwicklung verantwortlich zu machen, der die 
sowjetischen Ideale nicht standhalten konnten.  
Deutlich würde dies laut der Architektin Tarkhanyan etwa am Beispiel 
der schwindenden Macht der Architektenunion. Die Architektenunion, die 
bis heute ihren Sitz im so genannten Haus der Architekten (dom 
architektorov) hat, war eine sowjetische Institution, die ihre frühere Be-
deutung für den Städtebau, wie man schon an den Innenräumen des Ge-
bäudes erkennen kann, im Zuge der Unabhängigkeit und den damit ver-
bundenen Reformen fast vollständig eingebüßt hat. Ihre Mitglieder gelten 
bei jungen Architekten als konservativ und, wie Sevada meint, nutzlos:  
 
„Faktisch tun sie gar nichts. Absolut nichts. Außer… ich weiß nicht… Sie 
beleidigen manche Architekten, andere verteidigen sie, was letztlich völ-
lig egal ist. Oh ja, einmal im Jahr organisieren sie eine Party. Eine Neu-
jahrsfeier“. 
 
Tarkhanyan beteuert dagegen ihren „tiefen Respekt“ für die Architekten-
union, die ihrer Meinung nach für die positiven Werte der Sowjetzeit 
steht. Die Mitglieder wurden ihren Schilderungen zufolge durch die Auf-
lösung der Sowjetunion zu Helden des Zusammenbruchs. Sie seien die 
tragischen Überbleibsel einer überkommenen Zeit, die für Tarkhanyan 
und viele Generationsgenossen im Vergleich zur Gegenwart für hohe 
Ideale steht.  
Die Architekten gehörten zur alten Intelligenzia, die dem so genannten 
ŗabizmus weichen musste.  



239 

Tatsächlich betrachtet sich die armenische Intelligenzia – zu der sich aus 
der Innensicht im Hinblick auf die rohe Umwelt sehr viele Stadtbewohner 
zählen – als Opfer der Umstände und aktuellen Politik. Viele ihrer Mit-
glieder haben Armenien verlassen, weswegen man in diesem Zusammen-
hang auch vom „weißen Genozid“ spricht (vgl. Antonyan 2012: 93). Oft 
wird behauptet, es gäbe die alte, die wahre Intelligenzia nicht mehr. 
Antonyan berichtet von Aussagen wie: „He was the last intelligent“, 
“She belongs to the cohort of the last mtavorakans” und “Mtavorakans 
like him do not exist any longer”, mit denen das Bedauern über diese 
Entwicklung ausgedrückt wird (Antonyan 2012: 95). Auch mir gegenüber 
äußerten meine Informanten ähnliche Beurteilungen, mit denen sie, wie 
mir schien, ihre eigenen Werte den Werten der Intelligenzia zuordneten. 
Natürlich hängt, wie man an dem Kommentar Sevadas sehen kann, die 
Beurteilung der Entwicklung wieder von der jeweiligen Perspektive, dem 
biographischen Hintergrund und den sozialen Verhältnissen der Beurtei-
lenden sowie von vielen anderen Faktoren ab. Fest steht jedoch, dass sich 
die Mitglieder der Architektenunion noch an die Werte der Sowjetzeit 
klammerten und klammern – und hauptsächlich deswegen vom Chaos 
nach der Unabhängigkeit überrannt wurden. So konnten sie, wie Tarkhan-
yan entschuldigt, auch das ästhetische und städtebauliche Desaster der 
Northern Avenue nicht verhindern:  
 
„Im Haus der Architekten, was war da die Frage? Sie müssen verstehen, 
dass die wirtschaftliche Lage sehr schwer war und die Leute ein sehr 
schweres Leben hatten. Im ganzheitlichen Sinne. Nach sieben bis zehn 
Jahren ist das Leben schon ruhiger. Wenn du nicht vorbereitet bist… 
Nun, stellen wir uns vor, dass ein Kind nicht schwimmen kann und du es 
ins Wasser wirfst. Wer sich herauszieht, zieht sich heraus, wer sich nicht 
herauszieht, ertrinkt. Für die Nation war die Situation ähnlich. Sie wurde 
ins Wasser geworfen und wer sich in dieser Nation herauszog, der über-
lebte, wer nicht, der nicht. Und natürlich sind Architekten Menschen der 
Kunst. Sie waren ihr ganzes Leben gewohnt, von einem Gehalt zu leben. 
Wenn sie einen Auftrag bekamen, dann führten sie diese Aufgaben ein-
fach aus, nach den staatlichen Normen. Zu Sowjetzeiten wurde das sehr 
stark beachtet. Das, was heute in Jerewan passiert, das gab es früher 
nicht. Sie haben hohe Häuser gebaut, doch nur in der Peripherie. Das 



240 

Stadtzentrum haben sie historisch belassen.35 Und wenn sie dann doch 
irgendwelche superneuen Gebäude gebaut haben, dann waren das sehr 
wertvolle Objekte mit dem Rang einer Weltarchitektur. Also sehr beson-
dere Projekte. Das waren sehr wenige und sie haben nicht das Stadtbild 
deformiert. In so einer Umgebung haben sich die Leute daran gewöhnt, 
so zu leben. Und ganz plötzlich setzt du ihnen diese Situation des ‚Busi-
ness‘ vor. Wo man alles kauft und verkauft, wo es eine sehr starke Kon-
kurrenz gibt. Sie hatten keine Erfahrung und sie mussten überlegen, wie 
sie aus dieser Situation herauskommen. Natürlich waren diese Menschen 
sehr von ihrer Vergangenheit geprägt. […] Bei den Architekten gibt es 
jetzt zwei Schichten: Leute, die Einfluss haben und eine öffentliche Mei-
nung bilden können, d.h. Leute, die höher stehen. Die haben sich formiert 
und einen bestimmten Einfluss ausgeübt – und eine untere Schicht. Wenn 
man die obere Schicht der heutigen Zeit ansieht… Warum bin ich ihnen 
gegenüber sehr schlecht eingestellt? Gegenüber einigen Architekten. 
Nun, diese Architekten, die die obere Schicht gestellt haben, hatten kein 
Recht dazu. Sie waren ausreichend ausgestattet, sie hatten Geld, sie ha-
ben gute Aufträge bekommen. Sie hatten nicht das Recht so aufzutreten 
[…] als Vertreter der Auftraggeber und Regierung. Sie hatten nicht das 
Recht die architektonischen Prinzipien zu bestimmen, umso weniger, als 
dass sie als Architekten eine so monumentale Kunst hervorbringen, die 
jeden Tag den Menschen beeinflusst. […] Das ist die Liebe zum Geld. 
Für die Liebe zum Geld vergessen sie alles andere. Sie haben alles ver-
gessen, was man ihnen beigebracht hat. Damit sie sich gut fühlen, haben 
sie ihre eigenen Regeln und ihre eigene architektonische Philosophie 
geschaffen, die sie den restlichen Architekten diktieren. Deswegen bringe 
ich der Architektenunion großes großes Verständnis und Liebe entgegen. 
Und, wie soll ich sagen, Hochachtung. Denn für einen großen Zeitraum 
[…] hat gerade diese Architektenunion […] die Stadt, die wir besitzen, 
hervorgebracht. Es ist eine andere Frage, dass sie in dem Moment des 
Zusammenstoßes nicht vorbereitet waren. Sie konnten nicht reagieren. 
Sie hatten keine Möglichkeiten dazu“. 
 

                                                      
35Dies ist eine allgemeine Auffassung, entspricht jedoch nicht den historischen Fakten. 



241 

Das Fazit ist, dass die Schuld an der heutigen Situation v.a. jenen zuge-
schrieben wird, die das Werk der Sowjets zerstörten und „sowjetische“ 
Werte in den Wind schlugen. Das Diktat der Sowjets wird, zumindest von 
Tarkhanyan, dem Diktat der neuen Elite vorgezogen.  
Die Gebäude, die die neue Elite produziert, werden dementsprechend von 
der sowjetisch sozialisierten Masse und der selbsterklärten mtavoraka-
nuthjun (Intelligenzia) als wertlos und ihr Platz in der Hierarchie der Ge-
bäude Jerewans niedrig eingeschätzt. Der Abriss und Verfall der sowjeti-
schen Gebäude und der Aufbau neuer Hochhäuser wird folgerichtig als 
Wertewandel oder Werteverfall interpretiert.  
 

4.6 Krise, Reiche und Rabiz 
„Ich habe das Gefühl, dass niemand mehr arbeitet, alle sind nur noch mit 
Geldverdienen beschäftigt“ (Wladimir Kaminer, Es gab keinen Sex im 
Sozialismus, 2009: 120).  
 
Wer sind die Nachfolger der Sowjets und worin besteht ihre Schuld? Um 
dies zu erläutern, möchte ich wieder von der Schuld ausgehen, die sich 
im Städtebau und im urbanen Leben manifestiert. Dabei werde ich auf die 
Rolle der Reichen und der so genannten ŗabiz eingehen, die einerseits den 
neuen Staat und anderseits eine neue Öffentlichkeit repräsentieren, die 
ihren Anfang in den Jahren der Krise nahmen.  
 
Schuld hat ganz offensichtlich verschiedene Gesichter. Das eine Gesicht 
ist der bereits im letzten Kapitel beschriebene Zerfall, der v.a. die Peri-
pherie Jerewans heimsucht. Schuld ist hässlich und man kann sie an der 
Verwahrlosung der Stadt, der Gebäude und der Bewohner ablesen.  
Doch auch das Gegenteil, d.h. überschwänglicher Luxus, hohe Spiegel-
fassaden, prunkvolle Privatvillen und dicke Bäuche sind ein sichtbarer 
Ausdruck der Schuld. Diese Dinge können, so die Meinung vieler Be-
wohner, nicht ohne Schuld entstehen. Dabei wird die Tendenz sichtbar, 
dass sich der neue, zweifelhafte Glanz besonders im Zentrum breit macht. 
Während die zu Sowjetzeiten stark geförderten Arbeiterviertel wie 
Errord Mas und die Viertel der Intelligenzia, die sich an das Zentrum 



242 

anschließen, immer mehr verkommen, wird das Zentrum zur modernen 
City ausgebaut, die sich nur noch die Reichen leisten können.  
Das wachsende soziale Gefälle zwischen verarmter Unter- sowie Mittel-
schicht und neuer Elite wird also immer deutlicher und auch im Stadtbild 
durch den neuen Gegensatz von Zentrum und restlicher Stadt sichtbar. 
Viele Menschen haben das Zentrum verlassen, um an einem anderen Ort 
zu leben, und meiden das Zentrum sogar während ihrer Freizeit. Es ist 
„prosto nje po karmanu“, es „passt einfach nicht zur Brieftasche“. 
 
Die Krise der 90er hatte in Armenien desaströse Folgen. Daran waren 
einerseits der Zusammenbruch des alten Systems, andererseits – so die 
Überzeugung meiner Informanten – der Umgang mit der Krise und deren 
Missbrauch für egoistische Ziele einzelner Personen oder einzelner 
Gruppen Schuld.  
In den so genannten „schwarzen Jahren“ brach in Jerewan nicht nur die 
bestehende Ordnung, sondern die gesamte Lebenswelt zusammen. Um 
einen Eindruck von den Erfahrungen zu vermitteln, die die Bewohner 
Jerewans aus dieser Zeit teilen, möchte ich repräsentativ einige Bruchstü-
cke aus den Erzählungen meiner Vermieterinnen wiedergeben:  
 
Tochter: „Am schlimmsten war es im ersten Jahr. Da waren wir nicht 
vorbereitet. Danach war man schon vorbereitet und konnte ein wenig 
vorsorgen. Am Anfang war es ganz schlimm. Zuerst haben sie das Gas, 
und dann haben sie das Licht abgeschaltet“.  
Mutter: „Es war schrecklich! [...] damals hatten wir nur zwei Stunden 
Strom. Manchmal in der Nacht. In diesen zwei Stunden mussten wir das 
Wasser aufwärmen, waschen, das Kind baden und so weiter. Wir haben 
viele Töpfe aufgewärmt und sie dann mit Handtüchern abgedeckt, damit 
sich die Wärme hält. Das musste dann bis zu den nächsten zwei Stunden 
Strom reichen. Diese Filzfetzen im Gang, aus diesem Material haben wir 
kleine Kissen gemacht, auf die sich die Kinder in der Schule hinsetzen 
konnten. Trotzdem war es da so kalt, dass sie gefroren haben. Sie saßen 
dort in Handschuhen.“  
Tochter: „Mein Vater hatte einen Mantel aus Leder und Pelz bekommen. 
Der Mantel war für Außentemperaturen in Sibirien gedacht. Diesen Pelz 
hat er bei uns zu Hause in der Wohnung getragen. So kalt war es. Man 



243 

hat damals Bäume gefällt, um es ein bisschen wärmer zu haben. Es war 
schrecklich. Damals hatten wir nicht einmal Brot. Am Anfang ist man 
angestanden und hat viel gekauft und auf dem Balkon getrocknet. Aber 
das Brot hat nicht für alle gereicht. Dann wurden Essensmarken einge-
führt. Jeder bekam 350g. Aber es hat trotzdem nicht gereicht. Um sicher 
zu sein, dass es noch etwas gibt, war ich schon um vier oder fünf Uhr in 
der Warteschlange und sogar um vier Uhr war ich nicht die Erste“. 
  
Einen ähnlichen Bericht schließt die Mutter meiner Freundin Meri mit 
den Worten ab:  
 
„Ich weiß nicht, wie wir das überlebt haben. Das weiß ich nicht. Noch 
einmal werden wir das nicht überstehen!“  
 
Offensichtlich haben sich Armenien und die Stadt Jerewan bis heute nicht 
vollständig von diesem Schock erholt. In das Gedächtnis der Bewohner 
hat sich die Erfahrung der Krise tief eingebrannt. Immer wieder kommt 
man in Alltagsgesprächen auf die „schwarzen Jahre“ zurück, seit denen 
der Verfall omnipräsent ist.  
 
Doch nicht nur im Stadtbild hat die Krise ihre Spuren hinterlassen, son-
dern auch im Leben, in der Gesundheit und der Psyche der Bewohner, die 
die Öffentlichkeit darstellen. Viele Menschen stellen fest, dass ihre Ge-
sundheit gelitten hat. Meri, die unter einer starken Sehschwäche leidet, 
berichtet z.B., dass viele ihrer Freundinnen ähnliche Probleme hätten. 
Durch die schlechte Ernährung, so hat sie in den Medien erfahren, hat das 
Sehvermögen einer ganzen Generation auffällig nachgelassen und auch 
Geburten seien schwerer geworden. Man sagt, dass v.a. die Frauen von 
Giumri, die das Erdbeben erlebt haben, darunter leiden.  
Weniger glaubhaft sind Behauptungen wie diese, dass Jerewan seit der 
Unabhängigkeit „verstrahlt“ sei und dass sich viele Krankheiten, v.a. 
Krebserkrankungen bei jungen Leuten, auf diese „Verstrahlung“ zurück-
führen ließen. Wie genau es zu diesen Vorstellungen kommt, ist unklar. 
Ich vermute, dass sie ein Ausdruck der Angst und Vorwürfe sind, die 
man mit der Krise und ihren „Hintermännern“ (Türken, Aserbaidscha-



244 

nern, Russen und armenischen „Kriminellen“) verbindet. Ähnliche Be-
fürchtungen sind die Angst vor Luft- und Wasserverschmutzung.  
 
Die Krise gilt als Beginn vieler tragischer Kausalketten. Ein vielfach in 
meinen Gesprächen angesprochener Zusammenhang führt u.a. die Domi-
nanz der so genannten ŗabiz (armen.: ռաբիզ) auf die Krise und postsow-
jetischen Entwicklungen zurück.  
Die Schließung der Fabriken habe dieser Theorie zufolge die Zahl der 
jungen Arbeitslosen in die Höhe getrieben, die nun für jedermann sicht-
bar auf der Straße stünden und, wie eine ehemalige Fabrikarbeiterin fest-
stellt, ein trauriges, unerfülltes und sinnloses Leben fristeten, das der 
armenischen (und sowjetischen) Mentalität widerspräche: 
 
„Früher gab es Industrie und alle haben gearbeitet. Es gab nicht, wie 
heute, Leute, die in den Mülltonen wühlen. Die Leute sind fleißig. Als das 
Volk keine Arbeit mehr hatte, hat es sich selbst verloren“.  
 
Ein ehemaliger Arbeiter der Chemiefabrik (ca. 50), der heute ebenfalls 
arbeitslos ist, erklärt: 
 
„In Sowjetzeiten ging man früh ins Bett, weil man um 8:00 oder 9:00 Uhr 
auf der Arbeit sein musste. Heute sind die Leute die ganze Nacht wach. 
Um 4:00 Uhr morgens brennt noch überall Licht. Die Menschen sind 
arbeitslos und der Tag spielt keine Rolle mehr für sie“.  
 
Viele Menschen befinden sich demnach in einer erzwungenen Trägheit, 
die sogar den Sinn der Zeit in Frage stellt.  
Besonders auffällig sind arbeitslosen jungen Männer, von denen viele erst 
kürzlich vom Land in die Stadt gekommen sind. Auch sie gelten als Op-
fer der genannten Entwicklung und der daraus entstandenen Perspekti-
venlosigkeit. Sie sind meist schwarz gekleidet und bevölkern mit ihren 
achperer (Brüdern) die Bordsteine, Straßenecken und Cafés. Immer wie-
der hört man von Schlägereien, in die sie verwickelt sind. Oft geht es 
dabei um junge Mädchen, manchmal aber auch um den so genannten 
business, der die reguläre Arbeit in den Betrieben ersetzt hat. Diese jun-
gen Männer werden oft als ŗabiz bezeichnet.  



245 

Das Wort ŗabiz leitet sich aus einer Verkürzung der russischen Benen-
nung für „Arbeiter-Kunst“, bzw. „Arbeiter-Kultur“ (rabotniki oder rabo-
tschee iskusstvo), ab (vgl. Abrahamian 2006: 98; Hakobyan 2006: 55; 
Bretèque & Stoichita 2012: 327). Diese war früher u.a. die Kultur von 
Errord Mas, die im Vergleich zur „Hochkultur“ der so genannten Inte-
lligenzia als minderwertig, „primitiv“ und „rural“ eingestuft wurde.  
Eine andere Theorie besagt, der Begriff ŗabiz habe einen türkischen oder 
arabischen Ursprung. So berichten die Autoren Bretèque und Stoichita 
von folgender Herleitung: 
 
„In Urdu the word ‘rab’ means creator or god, and Armenians use the 
Arabic word ‘Aziz’ to say ‘darling’, so it became ‘rabiz’: the beloved 
one” (Bretèque & Stoichita 2012: 327).   
 
Seit den 30er Jahren bezeichnet der Begriff ŗabiz zuerst eine bestimmte 
Musikrichtung, die sich seither in verschiedene Richtungen entwickelt hat 
und heute v.a. mit türkischen Klängen und Melodien assoziiert wird (Ha-
kobyan 2006: 54-59; Bretèque & Stoichita 2012: 323). Die Bezeichnung 
der Musik wurde dann auch auf die Hörer, „den oder die ŗabiz“ übertra-
gen, die einen ganz bestimmten Habitus verkörpern:  
 
„Zu Beginn der 70er Jahre begann man mit dem Begriff ‚ŗabiz‘ nicht nur 
einen Musikstil, sondern auch ein bestimmtes Alltagsverhalten zu charak-
terisieren, eine Form der Kultur, die den Vertretern dieses Musikstils 
eigen war. Man begann den Begriff mit einem herablassenden Unterton 
zur Bewertung der Person als Ganzes zu verwenden, zur Bewertung ihres 
Geschmacks, ihrer Kleidung, und ihrer Sprache etc. Daraus entstand die 
Wortschöpfung ‚Ŗabizuthjun‘ um Kitsch und Geschmacklosigkeit zu be-
zeichnen“36 (Hakobyan 2006: 59; Eigene Übersetzung). 
 

                                                      
36„В начале 1970-х слово „рабиз“ стало обозначать не только тип музыки, но и 
стиль повседневного поведения, некую культуру, присущую представителю этой 
музыкальной культуры. Им стали пользоваться при оценке человека в целом, его 
вкусов, одежды, лексики и т.п., причем с некоторым уничижительным оттенком. 
Возникло производное слово „рабизутюн“ для обозначения кича, безкусицы“.  



246 

Den in der Sowjetunion kultivierten Sinn für klassische Opern und Stü-
cke von Aram Chatschaturjan – oder die armenischen Balladen von Sayat 
Nova – hat die ŗabiz-Jugend durch eine Begeisterung für Musikstile er-
setzt, die allgemein als „Schund“ eingestuft und aus diesem Grund im 
staatlichen Fernsehen nicht gesendet werden.  
Auch weil der ŗabiz auf Lieder zurückgeführt wird, die im Umfeld der 
russischen Gulags entstanden sind, haftet ihm der Beigeschmack von 
Illegalität an, der heute allerdings im Kapitalismus verortet und v.a. den 
„Neuen Russen“ oder den „Neuen Armeniern“ zugeschrieben wird 
(Bretèque & Stoichita 2012: 327). Dennoch oder gerade deswegen kann 
man den ŗabiz (Musik) überall in den Taxis, Cafés, Straßen oder als 
Klingeltöne der Mobiltelefone hören.  
Er besteht aus einfachen Tanzrhythmen oder Balladen mit sentimentalen 
Texten, die von Sängern in glitzernden Kostümen mit tragischem Ge-
sichtsausdruck interpretiert werden. Die Lieder handeln von Liebe, von 
der Heimat Armenien, von Helden, von Mut und vom neuen Reichtum 
sowie prestigeträchtigen Konsumgütern (etwa der Marke Mercedes). Eine 
extreme Form ist der muram, der von Sängern wie Tatul gesungen und 
v.a. auf Hochzeiten gespielt wird. Sogar begeisterte Fans wie der vier-
zehnjährige Bruder einer Freundin geben zu, dass man die künstlerische 
Qualität kritisieren kann, was niemanden davon abhält, die Lieder zu 
mögen. „Das ist ‚schwerer ŗabiz‘“ erklärt mir der Junge, der begeistert 
eine ganze Reihe Musikvideos vorspielt, die für mich zu seiner Enttäu-
schung alle gleich klingen und kaum zu unterscheiden sind.  
 
Gary, ein Jazzpianist, in der Sowjetzeit groß geworden, ist über diese 
Lieder und ihre Popularität in Armenien aufgebracht. Für ihn zeugt der 
ŗabiz von einem Niedergang der Kunst und Kultur, die er den aktuellen 
Mächtigen anlastet. Mit der Musik seien, so die Überzeugung des Musi-
kers und vieler meiner Informanten verschiedenster Altersgruppen, auch 
andere Bereiche vom Ŗabizmus betroffen.  
Der Begriff ŗabiz beschreibt eben nicht nur einen Musikgeschmack und 
seine Anhänger, sondern, wie gesagt, auch einen Habitus, eine Lebensart 
und bestimmte Werte, die sich in vielen Dingen äußern können.  



247 

Das Wort ŗabiz wird als Synonym für eine Antiästhetik verwendet: in der 
Kunst, in der Architektur und in der Mode. Er wird aber auch allgemein 
mit Rohheit, Brutalität, Rücksichtslosigkeit und Primitivität assoziiert. 
Oft wird die ländliche Herkunft der ŗabiz -Jugend unterstrichen und somit 
ihr Geschmack und Verhalten erklärt. Aber auch die in den Augen der 
alten Intelligenzia nur oberflächlich urbanisierte Jugend von Errord Mas 
und die haltlose städtische Jugend der zentraleren Viertel hat der Ŗa-
bizmus offenbar erfasst.  
Der „sowjetische Fortschritt“ und die Urbanisierung Jerewans werden 
somit, so sehen es viele, rückgängig gemacht. Die ŗabiz verkörpern das 
Gegenteil, sogar einer Minimaldefinition, der armenischen Intelligenzia, 
der mtavorakanuthjun, die ein weit verbreitetes Ideal darstellt – auch bei 
jenen Stadtbewohnern, die sich, wie gesagt, nicht schon immer zur Bil-
dungselite zählten, aber als urban betrachten:  
 
„[…] the validity of this construction of intelligentsia is sometimes dis-
puted: events in Armenian history have often disrupted the generational 
continuity of educated elites. Instead, everybody in Armenia who seems to 
be educated, well bred, and good looking is considered member of the 
intelligentsia. Indeed, in the simplest, vernacular use of the term, belong-
ing to the intelligentsia usually means being polite, courteous, even ex-
hibiting some aristocratic sensibilities in everyday live (such as in home 
interior, meals, and clothes)” (Antonyan 2012: 83). 
 
Dies entspricht einer Definition von dem, was der ŗabiz nicht ist. Mta-
vorakanuthjun und ŗabiz entsprechen also verschiedenen Kategorien. 
 
Gleichzeitig werden die ŗabiz auch akzeptiert und sogar bewundert. Die 
ŗabiz pflegen einen Männlichkeitskult, dem Spott, aber auch Anerken-
nung gezollt wird. Mit ihren schwarzen Jacken, Hosen, Schuhen und 
Sonnenbrillen entsprechen sie dem Mode-Stil der Neureichen und Ange-
sagten (Abb.23). In Schlägereien und lauten Diskussionen beweisen sie 
ihre Kraft und Vitalität. Meist treten sie in Gruppen auf. Sie pflegen die 
Männerfreundschaften der aperuthjun sowie den dazugehörigen Ehren-
codex, was ihnen von Seiten der älteren Generation Wohlwollen und von 
Seiten Gleichaltriger Respekt einbringt.  



248 

Auch Patriotismus wird den ŗabiz zugutegehalten. Die ŗabiz-Musik wur-
de, obwohl sie auch mit der türkisch-arabischen Kultur der Feinde assozi-
iert wird, insbesondere in der Zeit des Karabachkrieges populär, verherr-
lichte die armenischen Helden und Märtyrer des Kampfes und galt als, 
wie Bretèque und Stoichita sagen, „icon of Armenianness“ (Bretèque & 
Stoichita 2007: 328). 
 
Gegenüber Frauen treten die ŗabiz als Machos auf. Sie gelten als aggres-
sive Beschützer ihrer Schwestern, als „Draufgänger“, „Kavaliere“ und 
„Casanovas“. Ihr Verhältnis zu und ihr Verhalten gegenüber Frauen gilt 
als „traditionell“, was in manchen Kontexten positiv und in anderen nega-
tiv bewertet wird. Viele gebildete junge Frauen lachen über die ŗabiz, 
während andere sie bewundern, sich ihnen unterordnen oder bei ihnen 
Schutz suchen.  
Das Verhalten der ŗabiz kann sich dabei entsprechend der sozialen Um-
gebung wandeln. Wer im Kreise seiner achperer im öffentlichen Raum 
ein „wilder ŗabiz“ ist, mag zu Hause ein „Muttersöhnchen“ und „guter 
Bruder“ sein, d.h. ein gewöhnliches tun-Mitglied. Diese Rollen schließen 
sich nicht aus und sind, ganz im Gegenteil, zwei Seiten einer Medaille. 
Das passende Verhalten wird sozusagen dem passenden Raum angepasst. 
Diese erstaunliche Verwandlung habe ich bei vielen Verwandten von 
Freudinnen beobachtet.  
Die „schlimmste Sorte“ ŗabiz ist für Frauen, laut einer jungen Soziologin, 
der karthu (armen.: քարթու). Arevik (ca. 30) hat studiert, kommt aus 
einer Intellektuellenfamilie und erläutert mir – und viele junge Frauen 
behaupten Ähnliches –, dass es heute in Armenien nur noch vier Typen 
Männer gäbe, die alle in die Kategorie der ŗabiz fallen würden. Sie zählt 
auf:  
 
„Erstens, den ‚karthu‘. Das sind die Männer, die sehr sexistisch sind und 
der Meinung sind, dass die Frauen in der Küche bleiben sollten und nur 
dafür da sind, ihnen Kinder zu gebären. Zweitens, Männer mit sehr femi-
ninen Seiten, die etwas lasch und manchmal schwul sind. Drittens, eine 
Mischung aus beiden Typen. Dieser Typ war im Ausgangsstadium wahr-
scheinlich ein ‚karthu‘, war dann aber im Ausland und hat gesehen, dass 
es noch andere Lebensideale gibt. Dann gibt es noch, viertens, ‚karthu‘, 



249 

die sich als normale Männer tarnen. Sie tragen normale Kleidung und 
sogar lange Haare. Das sind die Gefährlichsten“.  
 
Der Ŗabizmus gilt in Jerewan seit der Krise als weit verbreitet. Selbst die 
Elite des Landes hat er erfasst, wobei nicht ganz klar ist, ob der Ŗabizmus 
die Elite oder die Elite den Ŗabizmus inspiriert und definiert.  
Sicher ahmt die Jugend Jerewans die neue Elite nach, die sich in Armani 
kleidet, schwarze BMWs mit verdunkelten Scheiben fährt und Fünfsterne-
Cognac trinkt. Viele junge Männer bewundern diesen Reichtum. Da der 
wahre Luxus jedoch für die gewöhnliche Jugend fast immer unerreichbar 
bleibt, begnügt sie sich mit Kopien: Armani aus den Emiraten und Gucci 
aus China.  
Die sowjetischen Werte spielen für die ŗabiz, so behauptet man aus der 
Innensicht des tun, keine Rolle mehr. Mit Bildung, Klavierunterricht, 
Höflichkeit und gemeinnütziger Arbeit, mit der russisch-sowjetischen 
kulturnost (Kultiviertheit; russ.: културность), kommt man heute nicht 
weit. Dies sind nicht die Qualitäten, mit denen die neuen Vorbilder an die 
Macht gelangt sind.  
 
Die größte Sorge haben viele alteingesessene Bürger der Stadt deswegen, 
weil sich die Reichen und Mächtigen kaum von den halbstarken ŗabiz 
unterscheiden. Nicht nur die äußere Erscheinung, d.h. Kleidung, Schuhe, 
Mobiltelefone, Sonnenbrillen und Frisuren, lassen sich nur mit einem 
Kennerblick richtig zuordnen – auch die Gesten, der Habitus und das als 
„primitiv“ bewertete Benehmen sind vergleichbar. Fast scheint es, als 
wären die „Reichen“ und „Mächtigen“ die eigentlichen ŗabiz.  
Fest steht, der Ŗabizmus zieht seine Kreise. Die ältere Generation und v.a. 
die ehemalige Intelligenzia sehen darin eine Entwicklung, die zu einer 
„primitiven Gesellschaft“ führt. Diese Entwicklung entspricht für sie 
auch einer Ruralisierung des Urbanen, der Öffentlichkeit, des öffentli-
chen Raum und des Städtebaus.  
Schuld daran sei nicht zuletzt der Kapitalismus, dem die ŗabiz anhängen 
und deren Produkt sie in gewisser Weise sind. Die zu Beginn des Kapitels 
zitierte Feststellung Kaminers fasst gut die Gefühle zusammen, die viele 
Armenier mit dem Kapitalismus verbinden.  



250 

Die Elite-ŗabiz, die ich hier wegen der oben genannten Gleichsetzung von 
Elite und Ŗabizmus so bezeichne, werden auch, in Anlehnung an den 
Begriff „neue Russen“ (novyje russkije, russ.: новые русские), „neue 
Armenier“ (novyje armjane, russ.: новые армяне) genannt. Die „neuen 
Armenier“ und ihre Werte bzw. „Nichtwerte“ entsprechen dabei sehr 
genau der Definition Humphreys der „Neuen Russen“ Ulan Udes: 
 
„The term ‚New Russian‘ has acquired a definite and transferable mean-
ing. It refers to an image of people with a new and alien mentality, people 
who are rapacious, materialist, and shockingly economically successful. 
In short, New Russians are ‘new’ because they do not give precedence to 
various hoary Soviet values, which are still mostly seen in a rosy vue by 
everyone else: the value of honest labor, of supporting the kollektiv, of 
respect for the working masses, of high-minded personal frugality, and 
above all the value of production of goods for the benefit of society as a 
whole. In this mode of talking, New Russians are presumed to be ‘cor-
rupt’” (Humphrey 2002: 177). 
 
Nicht nur der passive Zerfall der sowjetischen Gebäude, der für den Un-
tergang der sowjetischen Werte steht, sondern auch die neuen Gebäude 
werden ihnen zugeordnet und sind Manifestationen ihrer Schuld. Hier 
werden die neuen Werte und Unwerte deutlich, die von einem Großteil 
der Bevölkerung kritisiert werden, aber auch Respekt einflößen, Macht 
und Reichtum repräsentieren und für eine neue Auffassung von Moderni-
tät stehen.  
Wie in Russland oder in Humphreys Beispiel handelt es sich bei dem 
Begriff der „neuen Armenier“ um eine Wortschöpfung, mit der die Neu-
reichen des Landes beschrieben werden, die v.a. durch ihre Prunksucht 
und verschwenderischen Eskapaden auffallen. Sie haben von der Krise 
und dem Zusammenbruch der Sowjetunion profitiert. Das, was andere, 
insbesondere die sowjetische Mittelschicht und Intelligenzia, verloren 
haben, das haben sie, so glaubt man, gewonnen.  
Diese Tatsache verschafft ihnen heute einen enormen Einfluss auf den 
Städtebau und die Öffentlichkeit. Ihr Wertemaßstab ist dabei, so der all-
gemeine Vorwurf, der schon von Tarkhanyan (s.o.) formuliert wurde, das 
Geld.  



251 

Ihr Reichtum, der sie definiert, wird von vielen Armeniern mit Verwun-
derung, Bewunderung, Neid und – oft zu Recht – mit Argwohn betrachtet 
(vgl. Humphrey 2002: 180-181). Die neueren Baumaßnahmen und ihre 
Resonanz bei der Bevölkerung beweisen, dass das Image der „neuen Eli-
te“ nicht immer ungerechtfertigt ist. Wie ich anhand einer kleinen Be-
standsaufnahme der Bauprojekte der letzten Jahre zeigen möchte, haben 
sich bestimmte Personen und Gruppen als besonders reich, einflussreich 
und als ŗabiz hervorgetan, auch wenn sie, wie etwa die Geistlichkeit, 
noch andere Werte vertreten.  

Der Abriss alter Bausubstanz 
Unter die Bauaktivität der neuen Eliten fällt zuallererst der Abriss alter 
Gebäude. Im Zentrum wurden in den letzten Jahren bereits viele sowjeti-
sche und vorsowjetische Bauten zerstört. Oft handelte es sich dabei um 
baufällige Hütten, deren Verschwinden aus dem Stadtbild allgemein be-
grüßt wurde. Es gibt aber auch viele Beispiele für den Abriss von Gebäu-
den, der bei Denkmalschützern und Bewohnern Empörung hervorruft. 
Auch die mit den Häusern beseitigten Gärten der Innenstadt sind, wie 
schon mehrfach angesprochen, ein großes Thema. Mit ihnen werden das 
„Alte Jerewan“, d.h. die orientalische „Stadt der Gärten“ oder die sowje-
tische „Gartenstadt“ assoziiert. In beiden Fällen war der Garten ein fester 
Bestandteil des Hauses oder der Stadtplanung.  
Der Garten, armenisch ajgi (այգի) oder partez (պարտեզ), wird in der 
armenischen Tradition als irdisches Paradies betrachtet. Die Zerstörung 
der „Stadt der Gärten“ bzw. „Gartenstadt“ lässt sich dementsprechend mit 
einer Vertreibung aus dem Paradies vergleichen, wie dies z.B. im Kontext 
des Baus der Northern Avenue thematisiert wurde. Die Vertreibung aus 
dem Paradies, die auf die Ursünde zurückzuführen ist, wird hier den Be-
teiligten des Bau-Business und neuen Eliten angelastet.  
 
Der Abriss und die Zerstörung von Gebäuden und Gärten, die z.T. schon 
zu Sowjetzeiten unter Denkmalschutz standen und bis jetzt mit entspre-
chenden Symbolen gekennzeichnet sind, halten bis heute an. Es ist nur 
eine Frage der Zeit, bis die wenigen verbliebenen Reste der alten Stadt 
verschwinden. Viele Gebäude sind bereits zu Ruinen verkommen und 
gehen einem unaufhaltsamen Schicksal entgegen.  



252 

Während meines Aufenthaltes konnte ich diese rasante Entwicklung in-
nerhalb kürzester Zeit beobachten. Zwar wird der Bevölkerung und den 
Gegnern der Abrissmaßnahmen versprochen, dass die historisch bedeu-
tenden Gebäude an einem anderen Ort wieder aufgebaut werden, doch 
wurde dieses Versprechen bisher nicht eingehalten. Die sorgfältige Num-
merierung der Steine zu diesem angeblichen Zweck wird von vielen Be-
obachtern als Beruhigungstaktik und Täuschungsmanöver eingeschätzt 
(Abb.13). Fast alle meine Informanten hielten den endgültigen Verlust 
der historischen Altstadt, des Hin Erevan (Alten Jerewan) – und ich teile 
diesen Eindruck – für unaufhaltsam.  
Auf facebook-Seiten, in der Presse, in Magazinen, Büchern und Kalen-
dern werden immer wieder Bilder der inzwischen zerstörten Gebäude und 
der alten Stadt veröffentlicht. Da es nur wenige alte Originalaufnahmen 
gibt, wiederholen sich die Bilder in den Foren, in denen um das alte Je-
rewan, das mit nostalgischen und romantischen Erinnerungen besetzt ist, 
getrauert wird.  
 
Der Verlust hat symbolhaften Charakter. Mit den Gebäuden gehen – so 
meinen viele – die alten Werte, die in diesen Häusern verkörpert werden, 
symbolisch zu Bruch. Diese Werte waren die Werte, die im privaten „ein-
schließenden Haus“ des tun verkörpert werden. Die alten Privathäuser 
und Höfe zeugten von einer traditionellen Auffassung des tun und der ən-
tanikh sowie von den traditionellen Hof-Nachbarschaften und waren/ sind 
allein deswegen „wertvoll“.  
Aber die alten Prestigebauten aus der Zeit der Ersten Republik verkörpern 
darüber hinaus noch den Wert der nationalen Identität und Unabhängig-
keit. Sie stehen für die Zeit, in der Armenien zum ersten Mal in der Ge-
schichte zu einem unabhängigen Nationalstaat wurde – und Jerewan zur 
Hauptstadt. Sie sind Zeugen armenischer Blütezeiten.  
Die jüngeren Gebäude aus der Sowjetzeit werden ähnlich interpretiert. 
Sie sind nicht nur Zeugen der sowjetischen Ideologie, sondern v.a. Zeu-
gen der Urbanisierung und des Fortschritts. Diese Entwicklung war nicht 
nur eine sowjetische, sondern auch eine armenische, was v.a. der Städte-
bau des armenischen Architekten Tamanyan, der in seiner Architektur 
nationale Elemente aufgriff, repräsentiert.  



253 

Der Verlust des Hin Erevan bedeutet nicht, dass es die genannten Werte 
überhaupt nicht mehr gibt oder dass sie keine Bedeutung mehr hätten. 
Ganz im Gegenteil. Gerade die Gebäude der Ersten Republik stehen für 
Werte, die im Zuge der Unabhängigkeit eine Renaissance erlebt haben. 
Eben deswegen erstaunt die Tatsache, dass sie gerade heute und nicht 
schon zu Sowjetzeiten zerstört wurden. Den sowjetischen Kolonialherren 
mussten die nationalen Ideale und die Gebäude, die sie verkörperten, ein 
Stachel im Fleisch sein. Doch nicht alle Bauten wurden deswegen elimi-
niert – und manche wurden sogar unter Denkmalschutz gestellt.  
A. Tamanyan, der zur Verwirklichung seines Generalplans Teile der alten 
Stadt niederreißen musste, gilt nicht, wie die zeitgenössischen Initiatoren, 
als Zerstörer. Die Bedingungen, so behaupten seine Verteidiger, wären zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts andere, der Umbau der Stadt notwendig und 
unausweichlich gewesen. Doch selbst in dieser Situation habe Tamanyan, 
der ein Mitglied des 1923 gebildeten Komitees für Denkmalschutz (komi-
tjet po ochranje pamjatnikov, russ.: kомитет по охране памятников) 
war37, den oft erfolgreichen Versuch gemacht, alte Baudenkmäler zu 
erhalten und in den Generalplan zu integrieren. Das Fazit Marutyans lau-
tet deswegen, dass man die Zerstörungen zur Zeit Tamanyans in keiner 
Weise mit dem zeitgenössischen „Vandalismus“ und „kulturellen Geno-
zid“ vergleichen könne (Marutyan 2007c).  
Die neuen Bauherren sehen das anders. Sie sehen sich und ihre Maßnah-
men im Städtebau in Kontinuität zu Tamanyan und in keinem Wider-
spruch zur armenischen Geschichte. In der Tat sind es insbesondere die 
zeitgenössischen Eliten, die exzessiv auf nationale Themen zurückgreifen 
und die Bedeutung der frühen armenischen Vergangenheit betonen. Al-
lerdings wird, wie Abrahamian feststellt, die Geschichte von ihnen über-
wiegend „in Worten gepflegt“ statt in materieller Weise bewahrt (Abra-
hamian 2011: 131).  
 
Während die armenische (National-)Geschichte immer wichtiger wird 
und in aller Munde ist, fallen symbolträchtige Architekturdenkmäler, wie 
das Regierungsgebäude der Ersten Republik, den aktuellen Baumaßnah-
men zum Opfer. Das alte Regierungsgebäude, das eigentlich unter Denk-
                                                      
37Im Staatsarchiv konnte ich einige Akten und Dokumente einsehen, die dies bestätigen. 
Tamanyan war sogar für die Beaufsichtigung archäologischer Fundstätten zuständig. 



254 

malschutz stand, wurde von Hrair Ovnanjan, einem amerikanischen Di-
asporaarmenier, aufgekauft, der Teile davon abreißen und verändern ließ. 
Wie kein anderes Gebäude verkörperte es die Geschichte des National-
staates und der Stadt Jerewan. Seit dem Jahr 1905 beherbergte es das 
Büro des Gouvernements Jerewan, zwischen 1918 und 1920 die Regie-
rung der Ersten Republik, dann die Regierung Sowjetarmeniens und 
schließlich das Büro des „Komitees für die kulturellen Beziehungen zur 
armenischen Diaspora“. Hier gingen armenische Berühmtheiten ein und 
aus und auch architektonisch galt das Bauwerk als schützenswert (vgl. 
Marutyan 2007c). Als Verkörperung der armenischen Geschichte und 
Werte nahm es so im Verhältnis zum „einschließenden Haus“ einen ho-
hen Platz in der Hierarchie von Häusern, Bauwerken und Orten ein.  
 
Weniger erstaunlich könnte man aus heutiger Sicht den Abriss sowjeti-
scher Gebäude finden. Dieser ließe sich als Abrechnung (der neuen Eli-
ten) mit dem sowjetischen Regime deuten.  
Offenbar spielen solche Überlegungen aber für die Entscheidungen im 
aktuellen Städtebau eine untergeordnete Rolle. Meines Erachtens sind die 
Abrissmaßnahmen selten bewusste symbolische Handlungen. Symbole 
der Sowjetzeit verfallen in Jerewan ganz von allein. Außer der beschrie-
benen rituellen Demontage der Leninstatue38 und vielleicht dem geplan-
ten Abriss des Kino Moskwa sind mir in Jerewan keine Beispiele für ritu-
elle Zerstörungen bekannt, auch wenn Zerstörungen als symbolisch be-
deutsam interpretiert werden.  
Zerstört wird oft nur, weil die Interessen der Eliten überwiegen und sie 
„den alten Plunder“ für wertlos halten. Die neuen Eliten sehen in den 
alten Gebäuden nicht die Zeugen der Geschichte, sondern unbequeme 
Wohnbedingungen, die dem zeitgemäßen „lifestyle“ nicht entsprechen. 
Statt zu konservieren, bevorzugen sie es, das Alte durch Neues und „Bes-
seres“ zu ersetzen.  
 
Die Argumente beider Seiten – für und gegen den Abriss alter Gebäude – 
sind oft pragmatisch. Auch die Gegner der Abrissmaßnahmen sind nicht 
nur Kämpfer für das nationale und kulturelle Erbe. Man will die eigene 
                                                      
38Und selbst hier wurde noch diskutiert, ob man auch den Sockel der Statue zerstören 
solle, der ja, so das Argument, „keine Schuld trage“ und architektonisch wertvoll sei. 



255 

Wohnung nicht verlassen, die Nachbarschaft nicht verlieren, nicht von 
einem guten in ein schlechtes Viertel oder vom Zentrum in die Peripherie 
ziehen, will die alten Gewohnheiten und den alten Lebensstandard nicht 
aufgeben – und v.a. keine finanziellen Verluste machen. Trotzdem wird 
allgemein und besonders von den Intellektuellen der Verlust des kulturel-
len Erbes und somit der Geschichte als dramatisch eingeschätzt:  
 
„Jerewan muss seine Erinnerung bewahren. Es muss sie für heute und 
für morgen bewahren, muss enge Verbindungen zu seiner Vergangenheit 
haben, denn der Verlust der Erinnerung an die Geschichte der Stadt 
bringt den Verlust der Heimat mit sich. Der Grund dafür ist, dass die 
Stadt in ihrer historischen Erscheinung auch der Ort ist, wo sich die ar-
menische Mentalität geformt hat“39 (Marutyan 2007c russ. Skript: 17; 
Eigene Übersetzung). 
 
Im städtebaulichen Kontext verhalten sich die tonangebenden Eliten, die 
dies ignorieren, so die Meinung der Mehrzahl meiner Informanten, wie 
primitive ŗabiz. In ihrer Bauaktivität zeige sich ihre Missachtung der 
alten Werte zugunsten neuer Werte, wobei das Geld als wichtigster Motor 
unterstellt wird.  
Obwohl Geld auch in Armenien nicht stinkt, wird „Profitsucht“ verurteilt, 
wenn sie der kulturellen Tradition und Gemeinschaft schadet.  
Die Angeklagten, denen durchaus bewusst zu sein scheint, dass sie gegen 
anerkannte Wertvorstellungen verstoßen und anzukämpfen haben, argu-
mentieren mit Gesetzen und mit einer neuen Auslegung der anerkannten 
Werte wie Gemeinschaft, Modernisierung und nationale Größe. Zerstö-
rungen und Enteignungen werden z.B., so die Sprache der Stadtverwal-
tung, „zum Wohle der Gemeinschaft und des Städtebaus“ vorgenommen. 
Sie werden somit als gerechtfertigt und rechtens deklariert. Eine neue 
Hauptstadt soll, so die Bauherren, für einen neuen Staat gebaut werden, 
was im Interesse der Armenier und armenischen Nation läge.  

                                                      
39„Ереван должен сохранить свою память, сохранить ее для сегодняшнего и зав-
трашнего дня, должен иметь крепкие связи со своим прошлым, потому что по-
теря памяти об истории города соотносима с потерей родины, потому что город, 
сохранивший историческое лицо, является также местом формирования образа 
армянина“. 



256 

Viele meiner Informanten lachten über diese für sie offensichtlichen Aus-
reden. Für sie steckt ein Komplott von Staat, manchmal Kirche und Busi-
ness dahinter, was sich, so finden sie, an den Bauprojekten unschwer 
erkennen lässt. 

Der Bau von „Elite-Häusern“ 
An Stelle der alten Häuser aus der Sowjetzeit oder der Ersten Republik 
werden seit der Privatisierung, seit kurz nach der Unabhängigkeit Arme-
niens, so genannte „Elite-Häuser“ errichtet. Es handelt sich dabei meist 
um vielstöckige Hochhäuser, die sowohl Wohnungen als auch Büroräume 
enthalten. Das prominenteste Beispiel dafür sind die Hochhausriesen der 
Northern Avenue (Abb.8).  
Dass die Gebäude „Elite-Häuser“ genannt werden, weist darauf hin, dass 
sie von und für die Elite gemacht sind, wobei die Elite von denjenigen 
gestellt wird, die sich den Bau und Kauf dieser Häuser, Wohnungen und 
Büroräume leisten können. „Wertvoll“ sind die neuen Gebäude also in 
dem Sinne, dass sie neu und teuer sind und deswegen von den so genann-
ten „neuen Armeniern“ geschätzt werden.  
Alles im Kontext der Northern Avenue zeugt von Geld und Profit: die 
Gebäude, die besonders schicken, teuren und angesagten Geschäfte und 
Restaurants im Parterre, die Reklameschilder mit den Logos der angese-
hensten Marken, die adretten Verkäuferinnen und die noblen Herren in 
Anzug und Krawatte.  
Wer macht sich also in diesem Kontext verdächtig? Wer hat Schuld? Die 
Antwort ist einfach: all diejenigen, die hier (auf Kosten anderer) profitie-
ren. Wer das ist, lässt sich leicht beantworten. Es sind die örtlichen 
Machthaber (und ihr Verwaltungsapparat), die ihre Macht sowohl auf 
lokaler als auch auf städtischer und staatlicher Ebene ausüben: Regie-
rungsmitglieder, der Bürgermeister und Vertreter der Kommunal- und 
Stadtverwaltung. Sie sind diejenigen, die die Abriss- und Baugenehmi-
gungen erteilen, die Gesetze manipulieren und von der neueingeführten 
Marktwirtschaft, dem business profitieren, mit dem sie eng zusammenar-
beiten.  
Eigentlich würde man von ihnen, den Regierenden erwarten, dass sie ein 
demokratisches System repräsentierten, für das Volk sprächen und Ver-
antwortung übernähmen. Stattdessen, so behaupten die Presse, Aktivisten 



257 

und Autoren wie Marutyan, handeln sie nicht „zum Wohle der Allge-
meinheit“, sondern zum Wohle der Bauinvestoren, denen immer und 
ausschließlich Recht gegeben wird.  
Die Regierenden werden dafür verantwortlich gemacht, dass die Bewoh-
ner mit unangemessen niedrigen Kompensationen abgefunden und betro-
gen werden, und dass mit den Gesetzen zum Denkmalschutz Schindluder 
getrieben wird (Marutyan 2007c russ. Skript: 11-12). Anders sei es je-
doch, so heißt es, von Emporkömmlingen und ŗabiz nicht zu erwarten, 
die ihren Erfolg im „wilden Osten“ beweisen und „wie wilde Horden 
vom Land, aus den Bergen, aus Karabach oder woher auch immer in die 
Stadt einfallen“.  
 
Die ŗabiz-Eliten – aber auch ihre Nachahmer – sind der Gegenpart zu den 
Helden des Zusammenbruchs, als welche z.B. die Mitglieder der Archi-
tektenunion dargestellt wurden.  
Ihnen stehen bestechliche Beamte bei, z.B. des Katasteramtes und der 
Baubehörden, die für ein paar Scheine das Gesetz, die Vernunft und die 
Moral in den Wind schlagen und bei groben Verstößen in der Baubranche 
die Augen zudrücken.  
Die Beamten sind also, wie oben bereits dargestellt, ein Teil des Systems, 
der den heutigen Städtebau mitbestimmt. Mir wurde u.a. von einem Fall 
erzählt, der ein Gerücht sein mag, aber einen guten Eindruck von der 
Atmosphäre des Misstrauens gegenüber offiziellen Amtspersonen vermit-
telt. So berichtete mir ein Informant, ein Architekt, der anonym bleiben 
möchte, dass v.a. der Chefarchitekt der Stadt, der alle Bauprojekte in Je-
rewan abzeichnen muss, Bestechungen gegenüber zugänglich sei. Dies 
bestätigte mir auch ein anderer Architekt, der die Genehmigung eines 
Projektes als eine Art „Bestechungshürdenlauf“ beschrieb, was aber auch, 
da leicht berechenbar, seine Vorteile habe.  
Beziehungen sind auch in diesem Kontext gut, solange sie Ego nutzen, 
und gelten als korrupt, wenn Ego keinen Anteil hat.  
 
Schuld an den Neubauten wird auch den ausführenden Architekten zuge-
wiesen. Dem Architekten der Northern Avenue, Narek Sargsyan, der zu 
Entstehungszeit der Northern Avenue auch der Chefarchitekt Jerewans 
war, wird mitunter seine Herkunft zum Vorwurf gemacht, auf die man 



258 

seinen schlechten Geschmack und Charakter zurückführt. Er entstammt 
nicht der urbanen Intelligenzia, ist nicht aus Jerewan, sondern kommt aus 
dem entlegenen Dschermuk. Er hat also keine „urbanen Wurzeln“ und 
gilt daher als „fremd“, „dörflich“ und „provinziell“ – mit allen Implika-
tionen, die man auch den ŗabiz vorwirft. Diese Anschuldigungen gipfel-
ten darin, dass man ihn außerdem als „antiarmenisch“ bezeichnete und 
sogar mit einem „Türken“ verglich (Marutyan 2007c russ. Skript: 21).  
Allerdings gilt der Architekt nur als ein Werkzeug höherer Mächte, d.h. 
der zeitgenössischen Staats- und Business-Eliten.  
 
Die Eliten sind neben Regierungsmitgliedern z.B. die Oligarchen sowie 
die einheimischen und ausländischen Investoren, die die Bautätigkeit 
initiieren. Sie verfügen über die finanziellen Mittel und ziehen damit auch 
das Recht auf ihre Seite, eine Erfahrung, die z.B. Vartan machen musste, 
als er mehrere Gerichtsverhandlungen gegen die scheinbar allmächtigen 
Investoren verlor.  
Viele der Investoren kommen aus der Diaspora. Obwohl die Armenier 
aus der Diaspora in gewisser Weise Fremde sind und als Fremde wahrge-
nommen werden, bedienen sie sich, laut Marutyan, der gleichen Metho-
den wie die einheimischen Oligarchen: Sie benehmen sich wie ŗabiz und 
genießen dabei die Protektion der Regierung. Der Einfluss, den die arme-
nische Diaspora auf das heutige Armenien und die gegenwärtige armeni-
sche Regierung hat, zeigt sich sehr deutlich im Zentrum Jerewans, d.h. 
ebenfalls auf der Northern Avenue. Hier drückt die Diaspora der bauli-
chen Entwicklung ihren Stempel auf. Nach Auffassung der einheimischen 
Hajastantsiner handelt die Diaspora, die keine Beziehung zur indigenen 
Kultur Jerewans habe, dabei wie ein kolonialer Eindringling, der sich der 
einheimischen Architektur gegenüber gleichgültig zeigt. Leider habe ich 
selbst nie Investoren der Immobilienbranche aus der Diaspora kennenge-
lernt und kenne daher nicht deren Perspektive. Die Sicht der Hajastan-
tsiner vertritt z.B. Marutyan, der von verschiedenen Beispielen des Kul-
turimperialismus der Diaspora berichtet, etwa vom Projekt des amerikani-
schen Diasporaarmeniers Nazaret Berberjan, der an der Stelle eines denk-
malgeschützten Hauses aus dem 19. Jahrhundert ein Hotel plant und so-
mit ein Exempel der Ignoranz statuiert. Auch das oben genannte Beispiel 
vom alten Regierungsgebäude der Ersten Republik lässt sich so deuten. 



259 

Des weiteren kann man die Geschäftsleute, Agenturen und Spekulanten, 
die mit den „Elite-Wohnungen“ handeln, in ihnen teure Läden eröffnen, 
die Preise in die Höhe treiben und dabei die Kunden „ausnehmen“, für 
schuldig befinden. Sie verdrängen die „normalen Menschen“, die, wie 
eine meiner Nachbarinnen, nicht mehr ins Zentrum gehen, weil es für sie 
nicht mehr erschwinglich ist.  
Auch die Käufer der alten und neugebauten Wohnungen, denen die Zer-
störung der Altstadt, die Vertreibung der Einwohner und die zwielichti-
gen Mittel der Baubranche gleichgültig sind, werden moralisch verurteilt. 
Sie leben entweder in den Wohnungen, die sie der notleidenden Bevölke-
rung zu Spottpreisen abgeknüpft haben, oder in den neuen Wohnungen 
der Northern Avenue, die sich kein gewöhnlicher Bürger leisten kann. 
Diese Käufer stammen wiederum meist aus der Diaspora, die nach dem 
Zusammenbruch der Sowjetunion ihre Chance nutzte und die Wohnun-
gen im Zentrum Jerewans als Kapitalanlage oder als Feriendomizil be-
trachtete. Die Diaspora hat so die alte Bevölkerung in die Peripherie ver-
drängt und pflegt in downtown ein luxuriöses Leben, das sich vom ge-
wöhnlichen Leben in Armenien maßgeblich unterscheidet. Die Northern 
Avenue trägt nicht umsonst auch ihren englischen Namen. Die Diaspora 
hat sie an ihre eigenen, europäischen oder amerikanischen Bedürfnisse 
angepasst. Diese Bedürfnisse – so die Auffassung vieler Beobachter – 
entsprechen nicht der indigenen Lebensart. Das Stadtbild verliere aus 
diesem Grund sein charakteristisches Aussehen und werde zunehmend 
von äußeren, d.h. fremden Einflüssen beeinflusst und überformt. Schon 
jetzt sei es im Zentrum, insbesondere auf dem Severnyj Prospekt, zu einer 
Art Ghettobildung gekommen. Bei einem Gespräch erklärt mir Marutyan:  
 
„Es gibt keine offiziellen Angaben, welche Wohnungen verkauft sind. Das 
ist ein Business-Geheimnis. Wir als normale Menschen werden das also 
nicht erfahren. Aber man weiß, dass viele Wohnungen schon verkauft 
waren, bevor sie gebaut wurden. Die Käufer kommen aus der Diaspora 
in Amerika, Russland und Europa. Diese Leute kaufen das auf dem Pa-
pier. Sie sehen sich den Ort vorher nicht an. Das ist ‚downtown‘. In ihren 
Städten, da wo sie leben, sind die Plätze in ‚downtown‘ unerschwinglich 
und die beste Lage. Und wenn sie für zwei bis drei Wochen kommen, 
dann können sie diesen Dreck und Staub einatmen. Ein paar Wochen 



260 

kann man darin leben. Das ist eine gute Lage. Sie können in die Oper, in 
die Philharmonie und in die verschiedenen kleinen Theater im Stadtzent-
rum. Das ist doch attraktiv. Sie müssen ja nicht immer hier sein“. 
 
Aus diesem Grund, so konnte ich selbst beobachten, wirkt das Zentrum 
ausgestorben. Es wird wie eine Feriensiedlung nur noch in der Hochsai-
son bewohnt. 
 
Oft lassen sich die genannten „Tätergruppen“ und „Sünder“, die sich in 
der neuesten Stadtentwicklung schuldig machen und alle Eigenschaften 
der Kategorie ŗabiz repräsentieren, nur schwer voneinander unterschei-
den. Sie sind alle Teil des gleichen business, der in der Northern Avenue 
auf fruchtbaren Boden fällt.  
Dass man in diesem Kontext die Reichen und Mächtigen, die man mal als 
Regierende, mal als Oligarchen, mal als Diaspora klassifiziert, oft in ei-
nen Topf wirft und im Großen und Ganzen als ein diffuses, im zeitgenös-
sischen Business vereintes Konglomerat betrachtet, zeigt sich auch in den 
durchaus geläufigen und als urbane Legenden kursierenden Verschwö-
rungstheorien, in denen Mächtige und Reiche mit einer jüdischen Welt-
verschwörung und den Freimaurern in Verbindung gebracht werden. So 
wurde mir z.B. mehrfach von verschiedenen Personen berichtet, dass die 
Northern Avenue das Produkt solcher Verschwörungen sei.  
Ein Gespräch mit zwei Herren ist mir besonders gut im Gedächtnis ge-
blieben. Der Hauptsprecher war ein älterer Mann mit einer interessanten 
Biographie. Sein Vater war als sowjetischer Offizier im Zweiten Welt-
krieg gefallen und so wurde er unter Stalin in einem Elite-Waisenhaus 
erzogen, wo er eine militärische Ausbildung genoss. Noch heute, so 
meinte mein Informant, könne er ohne Problem einen Menschen mit ei-
nem einzigen Schlag in den Nacken töten. Lächelnd fragte ihn der andere 
Mann, ob er dies noch „praktiziere“, doch der ältere Herr hatte offensicht-
lich nicht den gleichen Humor und ignorierte die Frage. Nach dem Mili-
tär wurde er Arzt. Erst in Armenien kamen ihm Zweifel an der kommu-
nistischen Ideologie. „Das Blut, die stärkste Macht der Welt“, so die 
Erklärung, habe ihn nach Armenien geführt. Seitdem habe er immer wie-
der gegen das kommunistische Regime agiert und wundert sich bis heute, 
dass er dafür nicht bestraft wurde. Nach seiner Tätigkeit als Arzt wurde er 



261 

zum Philosophen und hat sogar zwei bis drei dicke Bände zur „Armeni-
schen Ideologie“ verfasst, in denen es wohl – ich habe sie nicht gelesen – 
hauptsächlich um Verschwörungstheorien geht.  
Die ganze Welt, so seine Hypothese, würde von einer Finanz-Mafia re-
giert. Diese bestünde, das müsse wohl jeder verstehen, aus Juden und 
Freimaurern. Alles sei eine große Verschwörung und auch in Armenien 
sei diese Macht präsent. Zur Architektur ließe sich deswegen Folgendes 
sagen: „Sie wird von dieser Mafia finanziert und geplant“. Das Ziel sei 
es, den Menschen zu unterdrücken, ihm ein schlechtes Gefühl zu geben 
und ihn schließlich in die Enge zu treiben. Ein Mittel, dies zu erreichen, 
seien die spitzen Ecken und Winkel, die im Gegensatz zu Tamanyans 
harmloser Architektur stünden:  
 
„Dort ist es bequem und zwei alte Frauen würden dort stehen bleiben 
und sich unterhalten. Die aggressiven Ecken des Severnyj Prospekts da-
gegen vertreiben die Menschen. Man fühlt sich dort klein und unwohl. 
Das Ergebnis ist sichtbar. Viele Armenier verlassen das Land“.  
 
Foucault würde sich vielleicht über eine solche Interpretation freuen, die 
die unterdrückende Macht der Architektur so deutlich hervorhebt. Die 
Mehrheit der Bewohner Jerewans, die das Erbe Tamanyans hochhalten, 
finden die neuen Konstruktionen der Northern Avenue allerdings weniger 
einschüchternd, sondern v.a. hässlich. Dies sei nicht nur ärgerlich, weil es 
die eigene Umgebung betrifft, sondern auch, weil so die ausländischen 
Touristen als Einnahmequelle vergrault würden.  
 
Das Urteil über die Ästhetik der neuen Gebäude entspricht, so kann man 
widersprechen, einem subjektiven ästhetischen Empfinden, das nicht 
unbedingt alle (meines Erachtens jedoch viele) Bewohner Jerewans tei-
len. Sehr objektiv und nachprüfbar ist dagegen der Vorwurf, dass die 
neuen Gebäude schlecht gebaut seien. Um dies zu konstatieren muss man 
kein Experte sein. Von den noch neuen Fassaden brechen bereits die 
Tuffstein- und Marmorverkleidungen ab, Salz flockt aus und hinterlässt 
lange weiße Streifen, und schon nach kurzer Zeit sind im Inneren erste 
Wasserflecken zu verzeichnen, die sich durch die Zimmerdecken fressen. 
Die Handwerksarbeiten sind schlampig ausgeführt: die Mauern sind 



262 

schief, die Wände schlecht gestrichen, die Fliesen falsch verlegt und Ge-
räte wie Gasherde, Boiler und Heizungsanlagen nicht ordnungsgemäß 
installiert. Alles behält den Anschein des Provisorischen – dem die mas-
siven Steinhäuser der Ära Tamanyan gegenüberstehen, die wie die Kir-
chen den bisherigen Jahrzehnten ohne Schaden zu nehmen getrotzt haben 
– und von den Bewohnern den eigenen Wünschen angepasst werden 
konnten. In der Presse wird von noch gravierenderen Verstößen gegen die 
Bauordnung berichtet. Schlimmstenfalls gefährden sie die Gebäudesi-
cherheit, z.B. die Erdbebensicherheit. 
Wieder stärker in Richtung Verschwörungstheorie tendierend sind die 
angeblichen Folgen der neuen Architektur für die Gesundheit, wie z.B. 
die angeblich schädliche Wirkung der verdunkelten Fensterscheiben der 
Northern Avenue.  
 
Auf der anderen Seite gelten die neuen Bauwerke, die in den letzten Jah-
ren wie Pilze aus dem Boden geschossen sind, bei einem Teil der Bevöl-
kerung auch als überaus repräsentativ. Sie sind die Denkmäler, die sich 
die neuen Eliten, der Präsident, der Bürgermeister und ihre „Kollabora-
teure“ kurz nach der Unabhängigkeit gesetzt haben. Sie sind die Symbole 
für ein neues Zeitalter und für den Neustart Armeniens als unabhängige 
Republik. Auch wenn diese Symbole nicht so bewusst eingesetzt wurden 
wie z.B. das Centre Pompidou von Präsident Georges Pompidou in Paris, 
stehen die neuen Elite-Häuser und Straßen doch für die neue Unabhän-
gigkeit und Größe des Landes und für die Stärke der neuen armenischen 
Machthaber. 
 
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das Beispiel der Northern Ave-
nue ein Beispiel von vielen ist, bei dem der als sündig empfundene 
Reichtum der Eliten zu Schau gestellt wird. Reichtum und ŗabizmus wer-
den hier in einen Topf gesteckt, weil man Reichtum zwar bewundert, ihm 
aber v.a. misstraut. Den Reichen werden, immer aus der Sicht der 
Selbstwahrnehmung des Unschuldigen, die schlimmsten Eigenschaften 
zugesprochen. Die sozialen Gruppen, die den Reichtum verkörpern, wer-
den dementsprechend moralisch verurteilt und in Bezug auf das tun nied-
rig klassifiziert – und mit ihnen der mit ihnen assoziierte Städtebau und 
die dazugehörige Architektur.  



263 

Die Kaskade  
Unter anderen gibt es allerdings auch Beispiele, in denen sich die Eliten 
verantwortungsvoll zeigen. Ein Beispiel dafür ist, in gewisser Hinsicht, 
vielleicht der Bau der Kaskade.  
Die Kaskade ist eine gewaltige Garten- und Brunnenanlage. Mit einer 
Länge von etwa 450 Metern umfasst sie mehrere gestaffelte Außenterras-
sen und geräumige Innenhallen sowie 800 Steinstufen und ein reichhalti-
ges Dekor. Sie ist 40 Meter breit und verbindet über einen Hang den un-
teren mit dem oberen Teil der Stadt. Sie war bereits im Generalplan von 
1924 enthalten (Abb.5). Diesen Plan kann man am Fuße der Kaskade als 
Relief bewundern, über das sich die überlebensgroße Steinskulptur A. 
Tamanyans beugt (Abb.20).  
Inzwischen hat das schon in der frühen Sowjetzeit geplante Projekt der 
Kaskade eine fast fünfzigjährige Baugeschichte hinter sich. Seit den 60er 
Jahren ist sie die größte Baustelle Jerewans. Zwischen 1968 und 1970 
wurde, zum 50. Jahrestag der Sowjetisierung Armeniens, ihr oberer Teil, 
die so genannte Monument-Terrasse, fertiggestellt. Auch der untere Teil 
der Kaskade machte Fortschritte, bis es 1988 infolge des Erdbebens von 
Giumri zum Baustopp kam. Der Krieg um Berg Karabach und die Krise 
der 90er Jahre verhinderten die Wiederaufnahme der Arbeiten und lange 
Zeit galt das Bauskelett nur noch als ein Relikt der Sowjetzeit, ein 
Schicksal, das es mit vielen bereits erwähnten Gebäuden und Konstrukti-
onen Jerewans teilte. Erst im Jahr 2002 kam es zu einer überraschenden 
Wiederbelebung der inzwischen fast schon verfallenen Anlage durch 
Gerard L. Cafesjian.  
 
Cafesjian, 1925 in Brooklyn/ New York geboren, ist ein Abkömmling 
armenischer Genozidflüchtlinge, Philanthrop, Millionär und aktives Mit-
glied der armenischen Diaspora in Amerika. Er wählte die Kaskade als 
Museum40 für seine aus ca. 5.000 Werken bestehende Kunstsammlung 

                                                      
40Die Präsentation der Kunstsammlung G. L. Cafesjians setzt sich aus einem Skulpturen-
park mit Werken von Fernando Botero, Lynn Chadwick und anderen international aner-
kannten Künstlern im Außenbereich und aus verschiedenen Wechselausstellungen mo-
derner Kunst in den inneren Galerieräumen der Kaskade zusammen. 



264 

und investierte etwa 35 Millionen Dollar in die Renovierungs- und Um-
bauarbeiten.  
Diese Arbeiten sind bis heute nicht abgeschlossen. Im Jahr meiner Feld-
forschung fehlte noch ein ca. 78 Meter langes Verbindungsstück zwi-
schen dem unteren und oberen Teil der Anlage. An dieser Stelle klaffte 
eine Baugrube, die man auf provisorischen Wegen umgehen musste. An-
geblich musste man die Bauarbeiten wegen der Finanzkrise von 2009 
erneut für kurze Zeit einstellen. Dennoch waren die unteren Terrassen 
bereits bepflanzt und die Brunnen in Betrieb genommen. Im inneren wa-
ren die Rolltreppen installiert und ein Restaurant eröffnet.41  
Am 7. November 2010 nahm ich mit 20.000 weiteren Besuchern an der 
Eröffnung des Museums, des Cafesijan Center for the Arts, teil, die mit 
einem großen Fest gefeiert wurde. Der Eintritt in die Museumsräume und 
in die erste Wechselausstellung der Stiftung war an diesem Tag frei und 
alles wurde von den strengen Augen der dunklen Securities überwacht. 
Beim offizielleren Teil der Feierlichkeiten, zu dem ich leider keinen Zu-
tritt hatte, waren einige der wichtigsten Männer Armeniens anwesend: 
der Gründer der Cafesijan-Stiftung, G. L. Cafesjian, der nicht nur in die 
Kaskade investiert hat, sondern in ganz Armenien für seine wohltätige 
Unterstützung gemeinnütziger Projekte bekannt ist und als einer der 
wichtigsten Sponsoren aus der Diaspora gilt, der Präsident des Landes 
Serzh Sargsyan und das kirchliche Oberhaupt aller Armenier, Katholikos 
Garegin II.  
 
                                                      
41Viele Informationen zur Geschichte der Kaskade erhielt ich von der PR- und Marketing-
Direktorin des Cafesijan Center for the Arts, Anna Dira, der ich an dieser Stelle herzlich 
dafür und für ihre Geduld und Antworten danken möchte. Sie stellte mir eine Pressemap-
pe zur Verfügung, in der auch eine Präsentation enthalten war, die man aus einem Inter-
view mit dem Architekten der Kaskade, J. Torosyan, zusammengestellt hatte. Leider gibt 
es keine wissenschaftliche Arbeit über das Bauwerk. Presseartikel geben einen groben 
Überblick über die Geschichte, befassen sich jedoch hauptsächlich mit der Cafesjian-
Stiftung, mit dem Cafesijan Center for the Arts, d.h. dem Museum, oder mit der Person G. 
L. Cafesjian (s. Kimmelman 2009; Khachatrian 2009; Gregoryan & Hayrapetyan 2010; 
Boy 2010). Die offizielle Webseite des Cafesijan Center for the Arts ist gut gemacht und 
enthält weitere Informationen (www.cmf.am; gesichtet am 15.04.2010). In der Fachlitera-
tur findet man meines Wissens nur wenige Informationen (Ter Minassian 2007: 199-203). 
Ich habe selbst einen Artikel über die Kaskade geschrieben. In diesem Artikel sind die 
oben genannten Quellen und Informationen zusammengefasst (Fehlings 2011). 

http://www.cmf.am/


265 

Anna Dira, die PR- und Marketing-Direktorin des Cafesijan Center for 
the Arts, stellte mir, da ich einen Aufsatz über die Kaskade schreiben 
wollte, großzügig alle Materialien über die Kaskade, das Museum und die 
im Museum und dem angegliederten Skulpturenpark ausgestellten Objek-
te zur Verfügung. Sie selbst schien von ihrer Aufgabe und Arbeit im 
Zentrum der Stiftung begeistert:  
 
„In Armenien gab es bisher keine Möglichkeit, moderne Kunst zu sehen. 
Die Kunst wird den Leuten in Armenien helfen, offener (more open 
minded) zu werden, und das ist eine gute Sache. Wir organisieren außer-
dem Jazz-Konzerte, die inzwischen sehr viele Besucher anlocken. Es ist 
schön, dass wir so etwas Modernes hier haben, in diesem Komplex, den 
die Leute immer mit der Sowjetzeit assoziierten“. 
 
In der englischsprachigen Ausgabe der armenischen Zeitung Noyan Ta-
pan liest man über Cafesijan, er habe sich mit dem Ausbau der Kaskade 
zum Museum ein Denkmal gesetzt:  
 
„He built an eternal monument to himself in the homeland of his ances-
tors“ (Noyan Tapan, 16.11.2009).  
 
Dies scheint jedoch, wie man den Aussagen Cafesijans und Diras ent-
nehmen kann, nicht der einzige Grund für die Investition zu sein. In ei-
nem in der Zeitung ArmeniaNow veröffentlichten Ausschnitt aus einem 
Gespräch Cafesijans mit dem Präsidenten äußert Cafesijan seine Motive:  
 
„Armenia is designed to succeed, and everyone of our compatriots has to 
bring his or her share to this important endeavor“ (ArmeniaNow, 
13.11.2009). 
 
Es geht also offenbar um mehr als um ein egoistisches Ziel, es geht um 
den Triumph der armenischen Heimat und das zu erreichende „Goldene 
Zeitalter“, wie es z.B. auch Turkmenbaschi für die turkmenische Nation 
als Lohn der Bemühungen in Aussicht stellte (Kiepenheuer-Drechsler 
2006: 129-141).  



266 

Wie aus den Aussagen der Pressesprecherin hervorgeht, kann Armenien 
nur geholfen werden, indem man die Sowjetzeit überwindet. Dies kann, 
so die Überzeugung der Diaspora, nur mit Hilfe von außen, mit Hilfe der 
Diaspora geschehen, was – nebenbei gesagt – dem Gegenteil der Metho-
de Turkmenbaschis entspricht. Durch den über die Diaspora hergestellten 
Kontakt mit Europa und Amerika, über das Medium der modernen Kunst, 
sollen in Armenien „moderne Ansichten“ verbreitet und Armenier „offe-
ner“ gemacht werden.  
 
Trotz dieses „Entwicklungsanspruchs“ suchen Diaspora-Mitglieder wie 
Cafesijan in Armenien offensichtlich nicht Europa oder Amerika. Die 
Diaspora sehnt sich, ich muss hier verallgemeinern, nach einer armeni-
schen Heimat, die ein Idealbild von dem ist, was sie sich als armenische 
Heimat vorstellt. Dieses Idealbild, das Hovsep vor seiner Ankunft in sei-
nen Traumvisionen gesehen hat, hat wenig mit der heutigen Realität ge-
mein, die die Diaspora den Sowjets in die Schuhe schiebt. Am ehesten 
scheint es in den vergangenen Sternstunden der frühen armenischen Ge-
schichte der vorsowjetischen Zeit verkörpert, an die dementsprechend 
erinnert wird und zu deren Größe und Erhabenheit man (v.a. die Diaspo-
ra) durch die Überwindung des Sowjetischen zurückgelangen möchte. 
Interessant ist, wie dieser Wunsch auch im Umbau der Kaskade zum 
Ausdruck kommt. Die bereits existierende Konstruktion aus der Sowjet-
zeit, ihr Dekor und ihre Ornamentik42, wurden kurzerhand von sowjeti-
schen Symbolen der Armenischen SSR in armenische Nationalsymbole 
umgedeutet.  
Auf dem großen Wandtriptychon von Grigor Khanjyan43, das in einer der 
Innenhallen zu bewundern ist, sind im pathetischen Tenor drei große 
Ereignisse der armenischen Geschichte abgebildet: Die Erfindung des 
armenischen Alphabets, der man das Überdauern der armenischen Kultur 
und des Christentums zu verdanken glaubt, Die Schlacht von Vardanank, 

                                                      
42Zur Geschichte und Bedeutung der Kaskade in Sowjetzeiten s. Ter Minassian (2008: 
200-203). 
43Das Tryptichon von Khanjyan wurde, wie das Dekorationsprogramm der Kaskadenar-
chitektur, noch in der Sowjetzeit konzipiert. Es konnte bis zum Tod des Künstlers nicht 
fertiggestellt werden. Erst ab dem Jahr 2000 wurde es renoviert und von Henrik Mamyan 
abgeschlossen. 



267 

in der sich Armenier für ihre Religionsfreiheit gegen die Perser schlugen, 
und Die Wiedergeburt Armeniens, in der die Gründung der Ersten Repu-
blik von 1918-1920 dargestellt ist.  
Das Dekorationsprogramm der Kaskade befasst sich ebenfalls mit arme-
nischen Themen: Tausende von Granatäpfeln, Trauben, Getreideähren, 
Wasser und Tauben schmücken als biegsame Symbole für harte Arbeit, 
Fruchtbarkeit und Leben die Außenwände. Hinzugefügt wurden in letzter 
Zeit v.a. Chatschkharer (armenische Kreuzsteine), d.h. christliche Sym-
bole, die zu Sowjetzeiten wenig populär waren und in erster Linie die 
christliche Gesinnung, v.a. der Diaspora, spiegeln.  
Das auf der Monument-Terrasse errichtete Gebäude, das ursprünglich der 
Oktoberrevolution gewidmet war, wurde in ein Denkmal für die Opfer 
Stalins verwandelt – und der krönende Obelisk am höchsten Punkt der 
Kaskade zum Obelisk der Unabhängigkeit erklärt. Der (sowjetische) Ar-
chitekt der Kaskade, Jim Torosyan, hätte schon immer, so erfahre ich von 
Dira, eine armenische Interpretation der Symbole bezweckt und – wie er 
selbst behauptet habe – schon zu Sowjetzeiten verborgene Anspielungen 
auf die frühe armenische Geschichte gewagt. Die immer wieder auftau-
chende Zahl 15 hätte man zwar z.B. zu Sowjetzeiten als Anzahl der so-
wjetischen Teilrepubliken interpretieren können, tatsächlich sei sie aller-
dings von ihm als eine Anspielung auf die 15 armenischen Regionen 
gemeint, als welche sie heute wieder Bedeutung erlangt hat. 
 
Zusammenfassend möchte ich folgende These festhalten: Hier wird von 
der Diaspora ganz bewusst mit der armenischen Geschichte gespielt. Es 
werden Werte hervorgehoben, die der Diaspora besonders wichtig sind, 
aber auch für die armenische Identität der Hajastantsiner große Bedeu-
tung haben. Die Sowjetzeit wird dabei praktisch rückgängig gemacht, 
indem man eine Modernisierung nach europäisch-amerikanischem Mus-
ter und eine gleichzeitige Armenisierung vorantreibt.  
Der „Trick“ scheint zu funktionieren. Einige Jerewaner halten die Kaska-
de für, wie mir gesagt wird, „den einzigen europäischen Ort in Jerewan“ 
und gleichzeitig für ein nationales Monument und kennzeichnendes 
Wahrzeichen der Stadt, auf das nicht nur die Diaspora, sondern das ganze 
armenische Volk stolz sein kann. Die Kaskade ist inzwischen außerdem 
eine der Hauptattraktionen für Touristen geworden und viele Jerewaner 



268 

betrachten sie mit Wohlwollen – und als positives Beispiel diasporaarme-
nischer Aktivität.  
Doch obwohl die Diaspora im Kontext der Kaskade nicht so kritisch wie 
im Kontext der Northern Avenue gesehen wird, wirft man ihr doch auch 
hier Kulturimperialismus vor. Wie an oben genannten Beispielen deutlich 
wurde, deuten Diasporaleute die Geschichte, wählen die Symbole aus und 
entscheiden, was „armenisch“ ist und was nicht. Noch dazu kann sich 
nicht jeder den Eintritt in das Museum der Kaskade leisten. Die Cafés am 
Fuße der Konstruktion werden v.a. von Expats und Touristen besucht, 
und neben der Kaskade haben sich die suspekten Reichen und Neurei-
chen angesiedelt. Trotzdem will man die Diaspora nicht ganz verdam-
men. Gerade der Name Cafesijan steht auch für Wohltätigkeit und Ver-
antwortung. Gelegentlich hört man sogar, dass die Diaspora-Armenier, da 
sie über einen stärkeren Nationalstolz, reinere Traditionen, eine schönere 
Sprache und größere Erinnerungskultur verfügten, die „besseren Armeni-
er“ seien (Fehlings 2010 b: 38-41).  
 
Die Kaskade ist also ein Gebäude, das eine Außensicht und Interpretation 
armenischer Werte repräsentiert. Aus der Sicht der Diaspora wird Arme-
nien und Jerewan mit der Kaskade ein patriotischer Dienst erwiesen und 
modernisiert. Das Dekorationsprogramm spielt auf armenische Werte an, 
die u.a. durch die armenische Geschichte und das Christentum verkörpert 
werden und bis heute die Ideale, die im tun gelebt werden, prägen. 
Gleichzeitig fließen, z.B. durch die ausgestellte Kunst, auch westliche 
Werte ein und sollen den Geist für Neues öffnen. Man übernimmt durch 
den Bau dieses Gebäudes also eine moralische und erzieherische Verant-
wortung für sein Volk und die Heimat. Von den Jerewanern wird dies 
anerkannt, gleichzeitig aber auch als Bevormundung kritisiert. Hajastan-
tsiner legen viele Werte anders aus und vertreten auch Werte, die von der 
Diaspora nicht immer verstanden werden.  
Würde man versuchen, der Kaskade einen Platz in der Gebäude- und 
Raumhierarchie in Bezug auf das „einschließende Haus“ zuzuweisen, 
würde ihr wohl niemand einen sehr schlechten Platz geben – nicht die 
Hajastantsiner und schon gar nicht die Diaspora. Doch für die Hajastan-
tsiner repräsentiert, so mein Eindruck, die Kaskade kein „wichtiges Ge-
bäude“. Es gehört zum Stadtbild, ist aber kein sozialer Raum, der – abge-



269 

sehen von nationalen Werten – auch soziale Werte abbilden würde, an 
denen die Jerewaner emotional, sozial oder kulturell gebunden wären. 
Deswegen kann ihr Platz, zumindest aus der Sicht der Hajastantsiner, im 
Vergleich zum tun – trotz der positiven Belegung – kein allzu hoher in 
der Hierarchie des urbanen Raums sein.  

Private Villen 
Die Villen neben der Kaskade gehören zu einer weiteren Entwicklung im 
Städtebau, die in allen Vierteln Jerewans zu beobachten ist. Sie werden 
im „europäischen Stil“ gebaut, was eine umfassende evroremont ein-
schließt. V.a. was den Komfort betrifft, bedeutet das, dass man sich an 
den europäischen Standards orientiert, die als das „Modernste“ und damit 
„Beste“ auf dem Markt gelten.  
Die Ästhetik ist ganz auf den Geschmack des Besitzers ausgerichtet. Oft 
erhalten die Villen den Charakter von Miniatur-Adelssitzen, in denen 
Baustile aller Epochen zu eklektizistischen Prunkstücken zusammenge-
fügt werden.44 Neben den Gebäuden und Wohnräumen werden Auffahr-
ten, Gartenanlagen, schmiedeeiserne Tore, Beleuchtung und Mauern 
designed, die den Reichtum und den Status der Bauherren spiegeln. 
In Jerewan gibt es verschiedene Viertel, die ausschließlich aus solchen 
Villen bestehen. Hinter der Kaskade, hinter dem Park des Sieges und auf 
dem Weg nach Artashak bilden sie gepflegte Enklaven, die sich fast irreal 
von der verwüsteten und vermüllten Umgebung abheben. Alles wirkt 
dabei neu, poliert, etwas steril und oft unvollständig bzw. unfertig.  
 
Durch einen Zufall geriet ich einmal in eine Abendgesellschaft, die ein 
Regierungsmitglied in einem Anwesen an der Kaskade veranstaltete, und 
erhielt so einen kurzen Einblick in das Leben hinter den Mauern der Rei-
chen. Es wurden riesige Mengen teuren Cognacs gereicht und so viel Stör 
serviert, dass man die Ausrottung der Art befürchten musste. Nachdem 
ein Wächter das Tor geöffnet hatte, fuhr man einen breiten Kiesweg bis 
                                                      
44Humphrey berichtet von ähnlichen Villen der „Neuen Russen“, den so genannten „Kot-
tedzhi“, die sicherlich ein Vorbild für die armenischen Villen darstellen. Wie die armeni-
schen Villen in Jerewan die „Neuen Armenier“ repräsentieren, stehen die en „Kottedzhi“ 
für den Reichtum, den Geschmack und die Werte der neuen Reichen Russlands (Hum-
phrey 2002: 175-201).  



270 

zum Haus entlang. Dort angekommen, installierte man sich auf einer 
ausladenden Terrasse und blickte auf die noch nicht fertiggestellte, priva-
te Konzerthalle des Oligarchen, der alle Anwesenden nur mit einem mür-
rischen Brummen begrüßte und sich fast den ganzen Abend auf sein 
Schachspiel konzentrierte.  
 
Viele dieser Villen werden streng bewacht, und manche davon befinden 
sich sogar in geschlossenen Anlagen, so genannten „gated communities“. 
Doch nicht immer findet eine solche Segregation statt. Es ist ganz er-
staunlich, dass man diese Villen auch sehr oft in den schlechteren Vier-
teln Jerewans findet, wo sie zwischen einfachen Häusern oder sogar ärm-
lichen Hütten eingezwängt sind und immer wieder eine Überraschung 
darstellen, wenn man sie am wenigsten erwartet. Ganz offensichtlich ist 
hier jemand plötzlich zu Reichtum gekommen, während sein unmittelba-
rer Nachbar noch viel schlechter als zu Sowjetzeiten lebt.  
Die Viertel bilden so ein buntes Durcheinander. Die Gentrifizierung, die 
in den amerikanischen und auch europäischen Großstädten ein großes 
Problem darstellt, wird hier ins Gegenteil verkehrt.  
In der Sowjetzeit wurde, wie bereits erläutert, durch die Zuteilung des 
Wohnraums über die Betriebe, also nach Berufsgruppen, unwillkürlich 
eine bestimmte Hierarchisierung der Stadtviertel vorgenommen. Die Ar-
beiterviertel im Süden Jerewans, z.B. Errord Mas, rangierten in diesem 
Klassifikationssystem im unteren Bereich der Skala. Das Zentrum (Ken-
tron) oder Arabkir, Viertel, in denen v.a. die städtische Bildungsschicht, 
d.h. Beamte, Ingenieure und Angestellte der Akademie lebten, waren 
höher angesiedelt.  
Diese Ordnung der Viertel entsprach letztlich auch einer Werte-Ordnung, 
wobei bestimmte Werte, wie etwa die Bildungsideale der Intelligenzia, in 
einem Viertel mehr oder weniger verankert waren. Die Viertel galten 
dementsprechend als mehr oder weniger „primitiv“ oder „zivilisiert“, 
mehr oder weniger „rural“ oder „urban“ und mehr oder weniger „traditi-
onell“ oder „fortschrittlich“.  
Diese Ordnung wurde nach dem Zusammenbruch, wie sich an der will-
kürlichen Streuung der Villen, Hütten und verschiedenen Häusertypen in 
den verschiedenen Vierteln sowie an den verschiedenen Wohnungen in 
einem einzigen Wohnkomplex zeigt, z.T. oder ganz aufgelöst.  



271 

Es ist eine neue Dimension hinzugekommen, die Dimension des Geldes, 
die eine neue Hierarchie eingeführt hat, die zwar mit Misstrauen betrach-
tet wird, aber deutlich sichtbar neben der alten Hierarchie besteht und 
Anerkennung fordert:  
 
„The villa is private property and a demonstration of wealth rather than 
political position“ (Humphrey 2002: 186).  
 
Die Villa ist das äußere Erkennungsmerkmal des „neuen Armeniers“. 
Ihre Ausstattung repräsentiert seinen ŗabiz-Geschmack, der v.a. von der 
ehemaligen Bildungsschicht als „zu dick aufgetragen“ und „geschmack-
los“ bewertet wird und dementsprechend – obwohl teuer – als „wertlos“ 
gilt.   

Sakralarchitektur 
Sehr auffällige Neubauten sind die überall in Jerewan und Umgebung 
entstehenden Kirchen. Man kann von einem Sakralbau-Boom sprechen, 
der die Stadtlandschaft entscheidend prägt und verändert.45  
Dies ist – entgegen der verbreiteten Annahme – eine sehr neue Entwick-
lung. Sie knüpft in Jerewan an keine lange Tradition aus der Zeit vor der 
sowjetischen Machtergreifung an. Obwohl Armenien als der älteste 
christliche Staat der Geschichte bekannt und die armenische Identität 
stark mit dem Christentum verbunden ist – und man außerdem in jedem 
abgeschiedenen Dorf Armeniens eine alte Kirche findet – hat Jerewan, 
„diese geschäftige, orientalische Stadt“, so Dum-Tragut, „vermutlich 
einst wenig Christliches in sich gehabt“ (Dum-Tragut 2006: 152).  
Gemessen an der Einwohnerzahl gab es in Jerewan auch in vorsowjeti-
scher Zeit nur wenige Kirchen. Statt in diesem Handelszentrum konzen-
trierten sich die religiösen Gebäude im nahegelegenen Etschmiadzin, dem 
armenischen Vatikan und Sitz des Katholikos, oder waren, wie z.B. die 

                                                      
45Die Wiederbelebung und Neuentstehung von Sakralarchitektur und heiligen Orten lässt 
sich im gesamten postsowjetischen Raum beobachten (vgl. Darieva 2012). 



272 

Klosteranlagen und Kirchen von Geghard, Tatev oder Noravank, in abge-
legenen Schluchten und in den Bergen zu suchen.46  
Das verheerende Erdbeben im Jahre 1679 zerstörte außerdem nicht nur 
große Teile Jerewans, sondern auch seine Sakralarchitektur, so dass die 
ältesten Kirchengebäude der Hauptstadt Rekonstruktionen oder „Neu“-
Bauten aus der Zeit nach dem Erdbeben sind.  
Im späten Mittelalter – wie das 17. und 18. Jahrhundert von den sowjeti-
schen Autoren Arutyunyan, Asratyan und Melikyan genannt wird – exis-
tierten in Jerewan sieben Kirchen, denen immerhin acht Moscheen ge-
genüberstanden (Arutyunyan & Asratyan & Melikyan 1968: 29-32). Hin-
zu kamen zwei russisch-orthodoxe Kirchen, die nicht mehr existieren und 
weitgehend vergessen sind.  
 
Von den acht Moscheen ist bis heute allein die Gaj Dschami Moschee auf 
der Maschtots-Straße erhalten. Sie war lange dem Verfall anheimgeben 
und beherbergte eine Zeitlang das Stadtmuseum.  
Heute wird sie von der iranischen Vertretung in Jerewan genutzt, die ihre 
Renovierung übernommen hat und die Moschee in neuer Pracht auferste-
hen lässt. Die Übergabe des Gebäudekomplexes am 13. Oktober 1995 
war eine Geste, mit der die armenisch-iranische Freundschaft bestätigt 
und – so könnte man sagen – symbolisch in das Stadtbild eingeschrieben 
wurde.  
Der Komplex der Moschee besteht aus einem großzügigen Innenhof, der 
von einer hohen weißen Mauer umgeben ist, und den darin befindlichen 
Gebäuden. Hinter dem bunt gekachelten Eingangstor birgt das Areal die 
Moschee, ein Minarett und einen relativ großen Garten. Der Komplex ist 
nicht nur ein religiöses Zentrum, in dem Zeremonien für die in Jerewan 
lebenden Iraner abgehalten und muslimische Feiertage begangen werden, 
sondern auch ein iranisches Kulturforum, in dem mitunter Farsi-Un-
terricht und verschiedene Dienstleistungen47 angeboten werden. In einer 

                                                      
46Ein relativ umfassendes Verzeichnis der wichtigsten armenischen Kirchen wurde von 
den Autoren des deutschsprachigen Sammelbandes Die Baukunst Armeniens: Christliche 
Kultur an der Schwelle des Abendlandes erstellt (s. Lehner & Ohandjanian 2004). 
47Ein handgeschriebenes Schild weist z.B. auf eine Zahnarztpraxis in den Arkaden am 
Rande des Innenhofes hin. Allerdings habe ich diese Praxis niemals geöffnet vorgefun-
den.   



273 

Nische steht eine Büste des Ayatollah Khomeini und in ein paar Neben-
räumen ist eine Fotoausstellung zu sehen, in der alte Bilder von den nicht 
mehr existierenden Moscheen Jerewans und von den Renovierungsarbei-
ten an der Gaj Dschami Moschee gezeigt werden. Eine weitere Fotoserie 
bildet armenische Kirchen im Iran ab.  
Ein junger Iraner, dem ich hier zufällig begegnete, berichtete von der 
persischen Geschichte Armeniens und betonte dabei die vielen Gemein-
samkeiten, die Armenier und Perser, damals wie heute, verbänden.48  
Trotz dieser Beteuerungen ist offensichtlich, dass das persisch-orienta-
lische Jerewan in der Vorstellung der Jerewaner mit den übrigen Mo-
scheen untergegangen ist und inzwischen zu einer fast schon exotisch 
anmutenden Vergangenheit gehört, die nur hier und da an die Oberfläche 
tritt – und sich dann oft auf eine als unangenehm empfundene Weise 
bemerkbar macht. Viele meiner Bekannten haben das Moschee-Areal 
noch nie von innen gesehen, und insgesamt würde ich sagen, dass das 
Gebäude bei den Jerewanern zwar akzeptiert, aber keinesfalls als beson-
ders „wertvoll“ erachtet wird.  
 
Anders verhält es sich mit den Kirchen. Die sieben mittelalterlichen Kir-
chen Jerewans haben eine sehr positive Wende ihres Schicksals erfahren. 
Vier von ihnen wurden zu Sowjetzeiten im Zuge des Städtebaus zerstört 
oder umfunktioniert. Doch die Kathoghike, Surb Hovannes und Surb 
Zoravor (Abb.11) erstrahlen heute, wie viele andere Kirchen des Landes, 
in neuem Glanz.  
Sie gelten als Symbole der armenischen Blütezeiten der Vergangenheit, 
verkörpern die armenisch-christliche Identität und wurden – v.a. in letzter 
Zeit – zu nationalen Kultursymbolen hochgestuft.  
Neben den wenigen Überresten der urartäischen Baukunst sind die mittel-
alterlichen Sakralbauten die frühesten Zeugnisse der armenischen Kunst 
und Kultur. Sie nehmen schon allein deswegen als materielles Erbe und 
„wertvolle Häuser“ einen sehr hohen Platz in der armenischen Gebäude- 
und Raumhierarchie ein. Ihre hohe Stellung hängt aber v.a. auch mit der 
Bedeutung der christlichen Religion und der Armenisch Apostolischen 
Kirche (AAK) zusammen.  
                                                      
48Weitere Informationen zur Gaj Dschami Moschee und ihrer Rolle in der urbanen Land-
schaft Jerewans s. Darieva (2012: 54-73). 



274 

Aufgrund ihrer Bedeutung für die armenische Kunst und Kultur49 und das 
armenische Selbstverständnis hat die Armenisch Apostolische Kirche 
(AAK) schon immer eine große Rolle, auch in der Nationalbewegung, 
gespielt – und spielt sie auch heute wieder. In Abgrenzung zu den musli-
mischen Nachbarn gelten der Glaube und die Kirche als Bollwerk der 
armenischen Andersartigkeit (Antonyan 2011: 318; vgl. Darieva 2012: 
59). Hofmann fasst die integrative Bedeutung der Armenisch Apostoli-
schen Kirche zusammen: 
 
„Über lange Geschichtsabschnitte erwies sich die Kirche Armeniens als 
jene mächtige Integrationsinstanz, die in Zeiten der Staatsschwäche oder 
der Fremdherrschaft das Volk einte und seine geistige sowie kulturelle 
Identität wahrte“ (Hofmann 2008: 20). 
 
Dies wird z.B. in der Rhetorik im Zusammenhang mit dem Genozid und 
dem Karabach-Konflikt deutlich, wobei man bei letzterem darauf bedacht 
war, einen „Religionskrieg“50 zu vermeiden.  
 
Anders als in anderen Teilen der Sowjetunion wurde die Institution Kir-
che auch in der Zeit der Armenischen SSR geduldet und konnte sich ihre 
Unabhängigkeit – im Gegensatz zur Georgischen Kirche – zu einem gro-
ßen Teil bewahren. Der Katholikos hatte sich zwar notgedrungen mit den 
Sowjets arrangiert und in mancher Hinsicht untergeordnet, spielte jedoch 
als religiöses Oberhaupt der Armenier in und v.a. auch außerhalb der SSR 
nach wie vor eine wichtige Rolle – und war somit schwer zu kontrollieren 
(vgl. Antonyan 2011). Die Kirchen Jerewans sind wahrscheinlich aus 

                                                      
49Auch die frühe armenische Literatur, Buchmalerei und Skulptur standen im Dienste des 
Christentums. Man denke dabei nur an die Bibelübersetzung und die Chatschkharer 
(Kreuzsteine), auf die Armenier auch heute noch stolz sind.    
50Man erzählte mir bei einer Reise in Berg Karabach, dass zu Beginn des Karabach-
Konfliktes Kreuze auf die armenischen Panzer gemalt wurden. Einen so gekennzeichne-
ten Panzer kann man auf dem Weg nach Gandzasar sehen. Im späteren Verlauf des Konf-
liktes wurden die religiösen Symbole angeblich vermieden. Von offizieller armenischer 
Seite hätte man betonten wollen, dass es sich um einen politischen Krieg und territorialen 
Konflikt handle. Ein „Religionskrieg“ sollte vermieden werden. Trotzdem erlebten die 
Religiosität und die AAK v.a. im Kontext der Karabachbewegung einen Aufschwung 
(Antonyan 2011: 318-319). 



275 

diesem Grund teils verschont geblieben und galten auch in kommunisti-
schen Zeiten immerhin als „Kulturdenkmäler“ (Abrahamian 2011).  
 
Nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion ist die armenische Kirche 
(AAK) wieder massiv aufgeblüht, was sich nicht nur in der Wiederauf-
wertung der alten Kirchengebäude als spirituelle Orte, sondern auch im 
Bau vieler neuer Kirchen niederschlägt.  
Besonders die armenische Diaspora definiert sich, offenbar noch mehr als 
die ehemaligen Bürger der Armenischen SSR, über die Zugehörigkeit zum 
armenischen Christentum. Dies gilt für die Diaspora in Amerika, Europa 
und für die armenischen Gemeinden im Iran und Nahen Osten. Seit der 
Unabhängigkeit haben die religiösen Feiern in Armenien einen Auf-
schwung erlebt, der v.a. auch dem Zuspruch aus der Diaspora zu verdan-
ken ist. Armenier aus aller Welt reisen in Scharen in die Republik, um an 
Festen und Feiertagen teilzunehmen. Neben dem 24. April, dem Genozid-
Gedenktag, der am Genozid-Denkmal auf Tsitsernakaberd begangen 
wird, ist Ostern der wichtigste Termin im Jahr, der bevorzugt in Etsch-
miadzin in Anwesenheit des Katholikos gefeiert wird. Am Ostersonntag 
kann man hier kaum in das Innere der Kathedrale gelangen, wo der Got-
tesdienst vom Kirchenoberhaupt persönlich abgehalten wird – ich selbst 
konnte an diesem Tag nicht viel mehr als einen Blick auf sein rechtes Ohr 
erhaschen.  
Während viele Armenier der Diaspora keine Mühen scheuen, um den 
Oster- und Weihe-Zeremonien51 beizuwohnen, geben sich viele Haja-
stantsiner, wie ich feststellten konnte, mit einer Übertragung aus dem 
Fernseher zufrieden. Ob dies Rückschlüsse auf ihre Religiosität zulässt, 
kann ich nicht beantworten. Ich habe mich während meiner Forschung 
nicht explizit mit Religion beschäftigt und kann deswegen auf wenig 
Datenmaterial zu diesem Thema zurückgreifen.52  

                                                      
51Ein besonderes Ereignis, das ebenfalls Armenier von nah – und v.a. von fern – nach 
Etschmiadzin lockt, ist die so genannte „Myrhonweihe“. Das riesige Gefäß, in dem das 
Öl-Kräuter-Gemisch angesetzt und dann geweiht wird, ist im Kirchenmuseum von Etsch-
miadzin zu besichtigen. Die Weihe selbst findet jedoch nur alle sieben Jahre statt und 
wird von einem großen Fest begleitet, das zu einem internationalen Ereignis geworden ist. 
52Die Literaturlage zum Thema AAK, ihren Riten und zur armenischen Kirchengeschichte 
ist allerdings nicht schlecht. Kirchenhistoriker, Theologen und Armenologen haben, auch 



276 

In alltäglichen Kontexten konnte ich v.a. Rituale beobachten, die außer-
halb der Kirche stattfanden. Hierzu gehörten viele Praktiken vorchristli-
chen Ursprungs53, die als Volksglaube bezeichnet werden, und in die ich 
z.T. sogar integriert wurde. So hatte ich z.B. mehrere Gelegenheiten, an 
einem matagh (մատաղ), einem Tieropfer, teilzunehmen, und musste 
immer wieder durch heilige Bäume kriechen, die angeblich die Frucht-
barkeit erhöhen. Überall sieht man außerdem die Altäre, Kapellen und 
heiligen Orte (matuŗ; armen.: մատուռ), mit Stofffetzen dekorierte Bäu-
me und Büsche sowie Gläubige, die Kerzen anzünden und rückwärts und 
sich bekreuzigend, die Kirchen verlassen. Dies und verschiedene Hoch-
zeiten und Riten im Zusammenhang mit dem Tod sowie einige außerge-
wöhnliche Feste wie das Wasser- und das Feuerfest (Vardavaŗ54 und Ter-

                                                                                                                        
in deutscher Sprache, zu dieser Thematik publiziert (z.B. Hage 2007: 226-268; Heyer 
1978; Krikorian 2007; Pinggéra 2010: 51-62; Hofmann 2008: 20-21). 
53Viele armenische Feste und Riten haben einen vorchristlichen und mythologischen 
Ursprung. Sie werden parallel zu den christlichen Festen und Riten praktiziert oder sind 
häufig sogar in den christlichen Rahmen integriert, wobei sie durch eine christliche Aus-
legung legitimiert werden. Diese Riten, auch als Volksglaube kategorisiert, sind schon 
lange ein beliebtes Thema armenischer Ethnologen. So gibt es zahlreiche Beschreibungen 
und Analysen dieser Praktiken, die jedoch leider meist auf Armenisch oder Russisch 
publiziert wurden. Einen deutschsprachigen Überblick über mythologische Themen, da-
von abgeleiteten Symbolen und rituellen Praktiken geben die armenische Ethnologin 
Awanessian und der in Österreich tätige Historiker Ohandjanian bei der Betrachtung 
armenischer Felszeichnungen und Teppichmotive (Ohandjanian & Awanessian 2007). 
Auch in dem englischen Sammelband Armenian Folk Arts, Culture, and Identity (Abra-
hamian & Sweezy 2001) beschäftigen sich einige Autoren mit mythologischen Themen 
und daraus entstandenen Symbolen nationaler Identität sowie mit einigen ausgewählten 
Festen und Riten, denen für die armenische Identität Bedeutung beigemessen wird. Sie-
kierski, ein polnischer Ethnologe, den ich während meines Feldaufenthaltes in Jerewan 
kennenlernte und der sich zu diesem Zeitpunkt mit heiligen Bäumen beschäftigte, promo-
viert bei Abrahamian und an der Universität Warschau zum Thema „Armenischer Volks-
glaube“. Von ihm sind in naher Zukunft ethnologische Arbeiten zu diesem Themenfeld zu 
erwarten. Eine kurze Zusammenfassung der Praktiken, die als Volksglaube kategorisiert 
werden, findet man auch bei Antonyan (Antonyan 2011; Antonyan 2008).  
54Das Wasserfest, das im Juli stattfindet, stammt, so Ohandjanian, aus prähistorischen 
Zeiten und hatte den Zweck „die Natur zum Regnen zu animieren“ (Ohandjanian 2007: 
79). Meine Informanten erinnerte es dagegen an die Taufe Jesu – ein typisches Beispiel 
dafür, wie es zu einer christlichen Deutung vorchristlicher Rituale kommen kann. Die 
Kirche feiert an diesem Tag die „Verklärung“ (Matthäus 17, 1-9) (s. Kirchenkalender der 



277 

nəndaŗadsch55) waren für mich interessante Einblicke in religiöse All-
tagspraktiken.  
 
Meine engeren Freunde in Armenien hatten von Religion und v.a. von der 
Institution der AAK keine hohe Meinung. Viele meiner Bekannten und 
Informanten betrachteten das Christentum im Allgemeinen zwar als ar-
menisches Nationalerbe und Identitätsmerkmal, hatten jedoch, wie sich 
bei näherer Befragung herausstellte, nur sehr vage Vorstellungen davon. 
Die Konsequenzen ihres Glaubens beschränkten sich gewöhnlich in der 
Praxis auf das Anzünden von Kerzen und auf die Teilnahme an den popu-
lären Kirchenfesten. 
 
Der Ethnologe Abrahamian spricht den Armeniern der Republik in einem 
Gespräch jede „wahre Gläubigkeit“ ab. Seiner Meinung nach seien die 
rituellen Praktiken seiner Landsleute einem diffusen Aberglauben zuzu-
ordnen56.  
Antonyan unterscheidet im armenischen Kontext dagegen zwischen drei 
Formen (Modellen) der Religiosität, die sie als „grassroots“, „privatized“ 
und „fundamental“ beschreibt.  
Die „grassroots“ beinhalten ihrer Definition nach Praktiken und Glau-
bensformen, die in die Kategorie „traditioneller Volksglaube“ fallen und 
v.a. von Laien praktiziert würden. Dazu gehören erwähnte Opferrituale 

                                                                                                                        
AAK). An diesem Tag bespritzen sich die Menschen gegenseitig mit Wasser, was meist 
in einem Spiel und einer Wasserschlacht in den Innenhöfen und Straßen Jerewans endet.  
55Das Feuerfest im Februar hat eine ähnliche Geschichte. Das Feuer wurde schon von 
„heidnischen“ Priestern entzündet und schließlich von der christlichen Kirche übernom-
men. Das Feuer wird gesegnet und nach Hause gebracht, wo man es überall – auch in den 
Nebengassen von Jerewan – flackern sieht. Die Menschen, laut Ohandjanian v.a. „Kran-
ke, die hoffen, durch den Zauber des heiligen Feuers geheilt zu werden, oder auch Jung-
vermählte, die sich eine gesegnete und kinderreiche Familie wünschen“ (Ohandjanian 
2007: 30-31), springen dort über die Flammen, ein Brauch, der, wie ich in einem Journal 
lesen konnte, auch in der Diaspora gepflegt wird. Die Kirche feiert an diesem Tag mit 
dem Kirchenkalender offiziell die „Darstellung des Herrn“ (Lukas 2, 21-40) (s. Kirchen-
kalender der AAK). 
56Abrahamian verwendet das Wort „Aberglaube“ nicht in dem negativen Sinne, in dem es 
die Sowjets benutzt haben. Er bezeichnet damit Praktiken, die vom offiziellen Ritus ab-
weichen und nicht auf dem religiösen Wissen basieren, das von der Kirche vertreten wird.  



278 

(matagh), die Verehrung lokaler Schreine (matuŗ) und die von der offi-
ziellen Kirche als Hexerei und Magie kritisierten Praktiken.  
„Privatized“ sind, laut Antonyan, v.a. urbane Formen der Religiosität. 
Hier würde Religion, was sich mit meinem Eindruck deckt, in erster Linie 
als Merkmal der nationalen Identität verstanden und dabei respektiert und 
geschätzt. Sowohl offizielle Kirchenfeste als auch „grassroots“-Elemente 
vollzöge man sporadisch, religiöses Wissen sei jedoch gering.  
Meine Informanten, die sich selbst oft als aufgeklärte Vertreter der 
Intelligenzia bzw. mtavorakanuthjun sahen, betrachteten sich selbst, mei-
ner Einschätzung nach, als Vertreter dieses Modells.  
Laut Antonyan oszillierte die (vorsowjetische) armenische Intelligenzia/ 
mtavorakanuthjun zwischen extremer Religiosität und extremem Athe-
imus (Antonyan 2012: 91, 92). Dies ist nicht verwunderlich, bedenkt man 
die zweifache Rolle der Intelligenzia als „moderne Aufklärer“ und „Ver-
treter armenisch-nationaler Werte“ sowie die doppelte Rolle der Religion 
als religiöse Institution und armenisches Nationalerbe. Heute ist, so glau-
be ich beobachtet zu haben, bei vielen Städtern eine gemäßigtere Form 
dieses Oszillierens zu bemerken, mit dem wieder die gleichen Ideale ver-
bunden sind.  
Die letzte Form der Religiosität, die „fundamental“, wird, laut Definition, 
von der offiziellen AAK vertreten, die den „reinen Glauben“ repräsentie-
re und deswegen Modell I oft verdamme und Anhänger von Modell II zu 
bekehren versuche.  
Alle Modelle treten jedoch auch parallel auf. Extrem antireligiöse Stim-
men würden in Armenien, laut Antonyan, selten laut, was ich glaube 
bestätigen zu können (Antonyan 2011: 322-325). Meinen Beobachtungen 
nach gingen v.a. Mitglieder der Diaspora im Allgemeinen sehr ernsthaft 
an den Glauben heran. Dies spiegelt sich in einem größeren religiösen 
Wissen als beim Rest der Bevölkerung, der regelmäßigen Ausübung reli-
giöser Praktiken und nicht zuletzt im finanziellen Engagement, das die 
Diaspora bekannterweise für die armenische Kirche aufbringt. 
 
Viele meiner Informanten wiesen auf einen gravierenden Unterschied 
zwischen „Religion“ und „Kirche“ hin. Mit „Kirche“ war dabei die Insti-
tution gemeint, die durch die Geistlichen repräsentiert wird. Viele meiner 
Informanten schimpften über die Kirchenvertreter, die sich ihrer Meinung 



279 

nach auf Kosten anderer bereicherten und ihrer Ämter nicht würdig seien. 
So beklagte z.B. eine Bekannte (ca. 25), die im Dienste der Kirche arbei-
tete, den „weltlichen Neid“, der ihre Kollegen kennzeichne und zu einer 
schlechten Atmosphäre in der Kirchenverwaltung führe. Eine andere 
Bekannte kritisierte den Geschäftssinn eines bedeutenden Bischofs, den 
sie abfällig als „Teppichhändler“ bezeichnete:  
 
„Solche Menschen wie er dürften hier nicht arbeiten und dieses Gewand 
tragen. Jeder weiß, dass er ständig auf der Vernissage57 ist und handelt. 
Wahrscheinlich verkauft er die Sachen an Ausländer. Was weiß ich. Aber 
dass er handelt, das wissen alle“. 
 
Solche und ähnliche Beschuldigungen kamen mir immer wieder zu Oh-
ren, auch wenn dies den Surveydaten Paturyans widerspricht, welche ein 
hohes Vertrauen der armenischen Bevölkerung in die Institution Kirche 
attestieren (Paturyan 2011: 6-18; vgl. Antonyan 2011: 324).  
 
Die Kirche und ihre Vertreter sind im öffentlichen Leben omnipräsent. 
Bei keiner offiziellen Veranstaltung darf, wie die Beschreibung der Er-
öffnungszeremonie der Kaskade gezeigt hat, ein Repräsentant der AAK 
fehlen. Auch bei den Veranstaltungen der deutschen Botschaft wurde, 
wie ich feststellen konnte, auf die strikte Einhaltung dieser Regel geach-
tet.  
Der privilegierte Status der Kirche ist seit 1991 im neuen Religionsgesetz 
gesetzlich festgelegt und wurde von der Regierung im Jahr 2000 in einem 
„Memorandum des gegenseitigen Verständnisses“, das von der Kirche 
und der Regierung unterzeichnet wurde, noch ausgedehnt und somit im 
höchsten Grade offiziell gemacht (Hofmann 2008: 21).  
Die neue Präsenz der Kirche wird, wie ich an konkreten Beispielen zei-
gen möchte, auch in der Entwicklung des Städtebaus deutlich.  

                                                      
57Die Vernissage bezeichnet einen öffentlichen Markt, der sich an dem so genannten Ort 
der Vernissage befindet und v.a. an den Wochenenden aufgebaut ist. Es werden dort 
billige Souvenirs an Touristen, aber auch teure Antiquitäten, Kunstgegenstände und ver-
schiedene elektronische und technische Ersatzteile für den Alltagsgebrauch verkauft. Der 
Markt hat nur teilweise den provisorischen Ramsch-Charakter eines Flohmarktes und gilt 
zu den in den Reiseführern angepriesenen Sehenswürdigkeiten der Stadt. 



280 

Das erste große Projekt nach der Unabhängigkeit Armeniens war der Bau 
der Grigor-Lussaworitsch-Kathedrale, die inzwischen das größte Sakral-
gebäude Jerewans ist (Abb.14) (vgl. Rickmann 1999: 19).  
Die Kathedrale ist nach dem Begründer der armenischen Kirche, Grigor 
dem Erleuchter, benannt. Sie wurde im Jahr 2001 rechtzeitig zur 1700-
Jahrfeier der AAK fertiggestellt und in Anwesenheit des ersten Präsiden-
ten Armeniens, Levon Ter-Petrossian, von Katholikos Garegin II ge-
weiht. Der Bauherr, Edward Bogdani Palassanian – der Pate meines 
Freundes Sevada, der selbst Architekt ist und bereits zitiert wurde – ist 
persischer Armenier, hat viele Jahre in New York gelebt und gilt als ein 
respektables Mitglied der armenischen Diaspora. Das monumentale 
Bauwerk fasst 1700 Sitze und ist in abstrakter Form den armenischen 
Kirchen des Mittelalters nachempfunden. Ihre Größe und räumliche Posi-
tion machen die Kathedrale zu einer neuen Landmarke in der Stadttopo-
graphie, wo sie einen prominenten Platz auf einer Anhöhe gegenüber dem 
sowjetischen Gebäude des Kino Rossia einnimmt. Ihre Fertigstellung 
verkörperte den Triumph und die Wiedergeburt der AAK, wurde aber 
auch vielfach kritisiert und sogar als Sünde empfunden.  
Von ihren Gegnern wird sie als zu groß erachtet. Der Geist, der sonst den 
armenischen Kirchen innewohne, verflüchtige sich im monumentalen 
Kuppelsaal, der jede Spiritualität ersticke. Außerdem, so der Einwand, 
waren die Kosten des Baus in einer Zeit, in der die Bevölkerung unter 
Hunger litt, zu hoch. Abrahamian fasst die Alternativvorschläge der 
Kritiker zusammen: 
 
„Religiously minded people said it would be more effective for the Chris-
tian future of the nation if the same money was used for building a num-
ber of smaller churches; historically oriented intellectuals thought that it 
would be better to reconstruct many half-ruined medieval churches, while 
more practical people said that it would be more reasonable to mark the 
anniversary by consecrating the spot of the future building and leaving 
the task of its construction to future generations“ (Abrahamian 2011: 
140). 
 
Die Legenden, die sich um die neue Kathedrale ranken, spiegeln die Vor-
behalte, die dem Gebäude und seinen Erbauern entgegengebracht werden. 



281 

Die erste Braut, die hier getraut wurde, soll während der Zeremonie von 
einem Skorpion gebissen worden und sofort gestorben sein. Ihr Bräuti-
gam überlebte sie nur kurz, denn seine Trauer führte angeblich zu einem 
Herzinfarkt (vgl. Abrahamian 2011: 142).  
Diese Geschichte lässt am Wohlwollen Gottes für die Kathedrale zwei-
feln, was viele Stadtbewohner nicht daran hindert, in ihrem Schatten 
Schutz zu suchen. Während meiner Forschung gab es in Jerewan mehrere 
schwache Beben. Eine Freundin, die neben der Kirche wohnte, berichtete 
mir, dass sich jedes Mal eine ängstliche Menschenmenge auf dem Vor-
platz der Kathedrale versammelte und sich so in Sicherheit zu bringen 
glaubte.  
 
Besonders umstritten sind neben der Kathedrale zwei weitere große 
kirchliche Bauprojekte, die ebenfalls im Zentrum Jerewans geplant sind: 
Der Bau eines neuen Kirchenpalastes an der Kreuzung Abovian- und 
Sajat-Nova-Straße und die Konstruktion einer Kirche, die an die Stelle 
des Freilichtkinos Moskva treten soll.  
Das erste Projekt sieht einen größeren Gebäudekomplex vor, der an die 
aus dem Jahr 1264 stammende Kathoghike angefügt werden soll. Die 
Kathoghike war vormals als Kanzel Teil eines größeren Komplexes ge-
wesen, der während des Erdbebens von 1679 stark beschädigt und dann 
abgerissen wurde. In Sowjetzeiten war die Kathoghike von den umlie-
genden Gebäuden verdeckt. Heute, nach dem Abriss dieser Gebäude, 
markiert sie eine freie Fläche und soll das Zentrum der neuen Anlage 
werden, deren zukünftiges Erscheinungsbild bereits auf Hochglanzschil-
dern angekündigt wird.  
Da man wenig über das Projekt wusste und nur durch die Schilder davon 
erfuhr, brodelte in Jerewan schnell die Gerüchteküche. Während meiner 
Feldforschung vermutete man, dass der Katholikos seinen Wohnsitz nach 
Jerewan verlegen wolle. Inzwischen ist bekannt, dass sowohl eine Resi-
denz für den Katholikos als auch der Bau einer großen Kirche geplant 
sind. Finanziert wird das Projekt von einem amerikanischen Diaspora-
armenier. Angeblich soll die zukünftige Kirche den Namen seiner Ehe-
frau tragen und deswegen der heiligen St. Anna geweiht werden.  
Die ganze Planung wird mit Misstrauen beobachtet, allein deswegen, weil 
es sich um ein großes und teures Projekt handelt. Wie auch Abrahamian 



282 

schreibt, zweifelt niemand daran, dass Kirche, Stadtverwaltung und Dias-
pora hier wieder unter einer Decke stecken. Nicht nur die Namensgebung 
der Kirche wird so gedeutet, auch dass der Architekt der Anlage im Jahr 
2009 bei der Wahl des Bürgermeisters zu dessen erklärten Unterstützern 
gehörte, gilt als Beweis (Abrahamian 2011: 145-147). Die Kritik hält sich 
aber in diesem Fall, meines Wissens nach, in Grenzen, auch wenn v.a. die 
Ästhetik der neuen Gebäude nicht jedermanns Geschmack entspricht.  
Anders verhält es sich beim zweiten großen Projekt, gegen das heftig 
demonstriert wird. Leider wurde es erst nach meiner Abreise aktuell, 
weswegen ich mich auf Daten Harutyunyans und Abrahamians stützen 
muss, die ich zu diesem Thema befragen durfte. Die Lage ist folgende: 
Ein Sowjetbau, das Freilichtkino Moskva, soll laut Plänen der AAK einer 
Kirche Platz machen, was in diesem speziellen Fall als Racheakt der 
AAK gedeutet wird, die so ihren Sieg über die sowjetische Ideologie 
demonstrieren zu wollen scheint. Dieser Sieg wird – von der Kirche, der 
Diaspora und anderen – als „armenischer Sieg“ und „Befreiung vom so-
wjetischen Joch“ gefeiert. In unmittelbarer Nähe zum geplanten Bauplatz, 
so die Rechtfertigung des Vorhabens, befand sich früher die Poghos-
Petros-Kirche, die ins 5. - 6. Jahrhundert n. Chr. datiert wird. Nach dem 
Erdbeben von 1679 wurde sie wieder aufgebaut, 1931 aber unter sowjeti-
scher Herrschaft erneut zerstört und schließlich durch das Kino Moskva 
ersetzt (Abrahamian 2011: 147-148; Antonyan 2011: 322). Heute soll das 
Gegenteil geschehen. Die Zerstörung der Kirche soll rückgängig und der 
sowjetische Bau abgerissen werden.  
Die Proteste gegen den Abriss müssen die Bauherren überrascht haben. 
Wer hätte in Erwägung gezogen, dass ein sowjetisches Symbol, das in 
ihren Augen vergangene, „koloniale“ Werte repräsentiert, noch so viele 
Anhänger findet? Wer hätte gedacht, dass gerade junge Leute sich gegen 
die neuerwachte Macht der Kirche stellen und sich für ein Gebäude ein-
setzen, das in den Augen der Kirche „wertlos“ ist, da es das Gegenteil 
von Spiritualität, armenischem Christentum und somit auch armenischer 
Identität verkörpert?  
Wie man an den Aktionen der Demonstranten, aber auch in Internetforen 
wie facebook sehen kann, sind die Abrissgegner offenbar nicht bereit, die 
AAK mit der armenischen Identität gleichzusetzen. Hier geht es nicht um 
die armenische Identität, sondern um die urbane Identität Jerewans(!). 



283 

Der Vorwurf der AAK, die Demonstranten seien ungläubig und spirituell 
unrein – und deswegen auch „schlechte Armenier“ – brachte diese offen-
bar noch stärker gegen den Klerus auf (Abrahamian 2011: 250; Antonyan 
2011: 322; Antonyan 2012: 91). Harutyunyan stellte mir einige Karikatu-
ren und Fotomontagen zur Verfügung, die sie im Kontext der Proteste 
gesammelt hat. Die Bilder zeigen wichtige Gebäude Jerewans, die mit 
Hilfe von Photoshop durch absurde Anbauten in Kirchen verwandelt 
werden, oder Priester mit Schaufelbaggern, die über das städtische Pano-
rama fahren.  
 
Es ist also die AAK, der man in diesem Kontext Kulturimperialismus 
vorwirft. Dabei wird argumentiert, dass die neuen Kirchengebäude, wie 
das Beispiel der Grigor-Lussaworitsch-Kathedrale zeige, nicht dem Geist 
der alten Kirchenarchitektur entsprächen. Deutlich werde diese Tatsache, 
wie mir oft erläutert wird, in Edschmiadzin, wo sich die Architektur der 
letzten Jahre in direkter Nachbarschaft zur Kathedrale und den alten Kir-
chen Surb Gayane, Surb Hripsime und Surb Shoghakat befindet. Diese 
Gegenüberstellung bräche ihr, so eine Bekannte, das Herz. Die Verderbt-
heit des geistigen Standes spiegle sich eben auch in der Architektur. Nur 
„dumme und ungebildete Menschen“ seien zu einem solchen ästhetischen 
Fehltritt fähig.  
Natürlich steht in diesen Fällen und auch im Fall des Kino Moskwa/ St. 
Poghos Petros die AAK nicht alleine dar. Wieder ist es das Triumvirat 
Kirche, Diaspora und Staat, das sich gegen die einfachen Bürger, v.a. die 
Intellektuellen, verschworen zu haben scheint.  
Da das Kino Moskwa offiziell unter Denkmalschutz stand, schrieb der 
Katholikos, so berichtet Abrahamian von glaubhaften Quellen, einen er-
folgreichen Brief an das Kulturministerium, in dem er um die Entfernung 
der sowjetischen Konstruktion aus der Liste der geschützten Gebäude bat. 
Dass dies genehmigt wurde, könne – so sehen es viele Bürger – als Be-
weis für einen korrupten Staat interpretiert werden. 
 
Schuldzuweisungen gibt es von allen Seiten reichlich. Interessant ist, dass 
auch der ehemalige Besitzer des Kinos, der das Territorium und somit 
den Bauplatz an den Katholikos verschenkte, zur Verantwortung gezogen 
wird. Abrahamian berichtet, dass ihm ein Informant erzählt habe, dass be-



284 

sagter Mann nur deswegen zu dieser Schenkung fähig war, weil er vom 
Lande kam und aus diesem Grund nicht am urbanen Erbe interessiert sei 
(Abrahamian 2011: 149, Fußnote 44). Hier kommt also, so interpretiere 
ich die Anschuldigung, der ŗabiz-Vorwurf zum Einsatz.  
 
Auch die Kirchenvertreter, an denen charakterliche Fehler wie eine „Hän-
dlerseele“ entdeckt werden, begäben sich, so die Einschätzung meiner 
Informanten, auf die Ebene der ŗabiz, deren Geschmack dem so genann-
ten „Dorfkapitalismus“ entspringe.  
Obwohl die Kirchenarchitektur aufgrund ihrer spirituellen Bedeutung und 
als Haus Gottes einen hohen Platz in der Gebäudehierarchie einnehmen 
müsste, gilt sie in solchen Fällen, v.a. wenn sie zum Symbol des business 
wird, an falscher Stelle und wegen ihrer Minderwertigkeit im Vergleich 
zu älteren Gebäuden – und auch im Vergleich zu profanen Gebäuden – in 
den Augen der Kritiker als wertlos. Die Werte, die die Kirche eigentlich 
repräsentieren müsste, werden, so wirft man den Vertretern der AAK 
zumindest vor, ins Gegenteil verkehrt und können dann nur noch der 
Kategorie des ŗabizmus zugeordnet werden.  
In der Tat gibt es Priester, die auch in ihrem Habitus gänzlich dem Kli-
schee des ŗabiz entsprechen. Bei einem Feiertag zu Ehren des christlichen 
Feldherrn Vartan Mamikonian hatte ich die Gelegenheit, an einem Got-
tesdienst und matagh teilzunehmen. Die Performanz des Priesters hinter-
ließ bei mir einen bleibenden Eindruck. Da sich die Soldaten, die an die-
sem Tag eine wichtige Rolle im religiösen Zeremoniell spielen, bereits 
vor Beendigung des Rituals „aus dem Staub gemacht“ hatten, begann der 
Priester seine Abschlussansprache mit einer Schelte, die die Gläubigen in 
unübersehbare Verlegenheit brachte. Nicht sehr textsicher führte er dann, 
mit lässigen Gesten, seine Predigt zu Ende. In der schwarzen Kutte, mit 
einer verspiegelten Sonnenbrille und einem Dreitagebart pflegte der Re-
präsentant der AAK das perfekte Image eines ŗabiz.  
Da ich es in einem solchen Augenblick für unpassend hielt, die Anwe-
senden zu diesem Eindruck zu befragen, weiß ich nicht, wie sein Auftritt 
bei der Gemeinde aufgenommen wurde, doch stellte sich schnell heraus, 
dass sich mein polnischer Kollege Siekierski, der mich zu dieser Veran-
staltung als Filmerin mitgenommen hatte, mit ähnlichen Gedanken amü-
sierte.  



285 

Auf jeden Fall passen diese Beobachtungen zu den vielen abfälligen Be-
merkungen, die in meiner Gegenwart in Bezug auf den Klerus ausgespro-
chen wurden. Die Schuld der Kirchenvertreter liegt demnach – ich fasse 
zusammen – in ihrer Ignoranz gegenüber den moralischen und ästheti-
schen Werten der Sowjetzeit und – es mag widersprüchlich klingen – in 
ihrer Missachtung der Werte der religiösen Tradition. Anzulasten ist ih-
nen außerdem rücksichtslose Habgier, die den einzelnen Geistlichen, aber 
auch der Institution vorgeworfen wird, und die sich in den pompösen 
Prunkbauten der letzten Jahre spiegelt. Der Reichtum, der hier zu Tage 
tritt, weckt das Misstrauen der Bevölkerung, die sich auf unbestimmte 
Weise betrogen fühlt.  
 
Trotzdem ist die AAK in vieler Hinsicht unantastbar, denn selbst weniger 
religiöse Menschen sind als Armenier an sie gebunden: 
 
„Association of oneself with the Armenian Apostolic Church does not 
necessarily imply believing in God or being religious. Nor does it mean 
total agreement with ideological, political and cultural activities of the 
Church or trust in the Church at institutional level. This is just a symbolic 
act of recognition of one’s cultural and national identity as Armenian” 
(Antonyan 2011: 322). 
 
Die gleiche Ambivalenz findet man bei der Bewertung und Einordnung 
der Kirchenbauten, die einerseits als wertvolle Kultursymbole und spiri-
tuelle Räume gelten und viele armenische Werte repräsentieren, aber 
auch zu deren ŗabiz-Parodie werden können.  
Ein Fazit könnte lauten, dass das Christentum und die Kirche einen hohen 
Wert haben, weil sie Teil dessen sind, was Armenier als die Essenz der 
armenischen Kultur betrachten. Allerdings verlieren sie diesen Wert, 
ebenso wie die Diaspora den ihren, wenn sie sich auf den business und 
auf Praktiken, die dem ŗabizmus zugeordnet werden, einlassen. 



286 

4.7 Der wilde Osten 
„Der Kapitalismus hat den Sieg davongetragen. Fragt sich nur: Wohin?“ 
(Volker Pispers, politischer Kabarettist, Quelle: WDR 2, Westzeit). 
 
Wie an den besprochenen Beispielen deutlich wurde, sind die aktivsten 
Akteure in der Baubranche und damit die aktuellen Hauptschuldverdäch-
tigen im Kontext des Städtebaus, der Staat, die Kirche, die armenische 
Diaspora und die Oligarchen – kurz gesagt die Reichen und Mächtigen, 
die sich dem business verschrieben haben, sowie ihr Gefolge, das den 
öffentlichen Raum dominiert und gestaltet.  
Dabei ist auffällig, wie wenig sich die Reichen und Mächtigen von den 
ŗabiz unterscheiden und dass ihre Verhaltensweisen in die Kategorie 
ŗabizmus fallen. Wie die ŗabiz sind viele der neuen Eliten in der Zeit der 
Krise in Erscheinung getreten. Sie werden für den Niedergang der alten 
Ideale verantwortlich gemacht oder zumindest als Anzeichen eines Wer-
teverfalls betrachtet.  
Ich werde in diesem Kapitel von den Mächtigen sprechen sowie von den 
Rahmenbedingungen, denen sie ihre Macht verdanken. Im letzten Teil 
werde ich dabei insbesondere auf die Rolle des Kapitalismus eingehen, 
der in Armenien besondere Formen angenommen hat, denn die Mächti-
gen werden immer v.a. dann verdächtigt, wenn auch viel Geld im Spiel 
ist. 

Wilde im wilden Osten 
Die „neuen Armenier“, bzw. die Elite-ŗabiz, sind in Jerewan nicht schwer 
zu finden. Sie fahren in schwarzen BMWs durch die Straßen, sitzen in 
den Cafés und spielen oft eine prominente Rolle in den offiziellen Feiern 
der Stadt. Nicht nur was sie mit ihrem Reichtum bewirken, sondern auch 
wie sie reich geworden sind, ist vielen verdächtig. Das Wort, das in die-
sem Zusammenhang in aller Munde ist, lautet Korruption58.  

                                                      
58Ich beschäftige mich in dieser Arbeit v.a. mit der indigenen Auffassung und Einschät-
zung von Korruption sowie mit meinen eigenen Beobachtungen. Diese entsprechen nicht 
ganz den offiziellen Berichten von z.B. Transparency International, bei denen es um eine 
statistische Erfassung von Korruption in Hinblick auf ihre Bekämpfung geht. In mancher 



287 

Wie auch in anderen Nachfolgestaaten der Sowjetunion brach in Armeni-
en das gesamte öffentliche und damit verbunden das private Leben zu-
sammen. Das Chaos regierte, wobei der wirtschaftliche Zusammenbruch 
die einzelnen Haushalte so in Atem hielt, dass wenig Kraft für andere 
Belange als den Überlebenskampf blieb. Jerewan wurde, wie schon viel-
fach angeklungen, aus diesem Grund den „Wölfen“ überlassen, d.h. z.B. 
der Städtebau an die ŗabiz abgetreten. Auch in der Politik kam es zu einer 
ähnlichen Übernahme.  
 
Woher die neuen Eliten kamen, die im Prozess der Transformation inner-
halb kürzester Zeit alle Schlüsselpositionen besetzt zu haben schienen, 
lässt sich schwer beantworten. Fest steht, dass die Krise, der Karabach-
krieg und das allgemeine Durcheinander für sie zu einer Chance wurden, 
was ja in gewisser Weise auch für die Kirche gilt, deren besondere Posi-
tion schon erläutert wurde. 
Einige der Krisenprofiteure mögen alte Verbindungen genutzt haben. 
Wer z.B. zu Sowjetzeiten eine Führungsposition innehatte, hatte genü-
gend Kontakte, um diese auch während und nach der Krise zu nutzen. 
Viele leitende Beamte blieben trotz des Zusammenbruchs in ihren Positi-
onen und so kam es zu Verdächtigungen wie diesen, wenn während der 
Krise in irgendeinem Haus noch das Licht brannte:  
 
„Alles war dunkel. Nur hier hat es wie ein Leuchtturm geleuchtet. Da hat 
wahrscheinlich irgendeine Person gewohnt, die beim Staat oder bei der 
Stadt gearbeitet hat. Vielleicht war das eine Person, die für die Elektrizi-
tät zuständig war.“ 
 
Ob diese Behauptung einer meiner Nachbarn zutrifft, lässt sich nicht 
mehr verifizieren, doch kenne ich andere Beispiele, bei denen das soziale 
und wirtschaftliche Kapital aus der Sowjetzeit in das postsowjetische 
Armenien herübergerettet wurden. Einmal war ich z.B. zu einer Lokomo-
tivenauktion eingeladen, bei der der einzige Bieter mein Gastgeber war, 

                                                                                                                        
Hinsicht sind die Aussagen von Transparency International genauer, wie z.B. in der 
Benennung der Korruptionsarten und der Sparten, in denen Korruption auftritt. Im Trans-
parency International Corruption Perception Index rangiert Armenien im internationalen 
Vergleich als „highly corrupt country“ unter den letzen Plätzen. 



288 

und der Verkäufer ein befreundeter Ex-Kolchosenchef, der während der 
Privatisierung in den Besitz des Kolchoseneigentums gelangt war.59 Mein 
Bekannter, den ich in einer Warteschlange kennengelernt hatte, nahm 
mich auch zu anderen Treffen mit seinen Partnern und Freunden mit. 
Meist wurden die Zusammenkünfte als üppige Mahlzeiten gefeiert, wobei 
es in den Gesprächen immer um neue business-Pläne ging. Der eine hatte 
Zugriff auf Flugzeugmotoren, dem anderen gehörte ein Tuffsteingranulat-
Betrieb und wieder ein anderer war Politiker geworden. Alle verfügten 
aus früheren Zeiten über gute Kontakte, die auch über Armenien hinaus-
reichten. Die ehemaligen Fabriken, Kooperativen und Betriebe werden 
heute still und heimlich – wahrscheinlich sogar legal – von diesen Leuten 
zu Geld gemacht, wobei diese offenbar große Profite machen. Die Ware 
und die Geschäftsverbindungen sind ihr Kapital.60  
 
Neben diesen alten sind auch neue Gesichter aufgetaucht, die ihren Auf-
stieg nicht unmittelbar dem sowjetischen Erbe verdanken. Wie in anderen 
postsowjetischen Staaten ist in Armenien nach dem Zusammenbruch der 
Sowjetunion ein Machtvakuum entstanden, das durch neue, oft „mafiöse“ 
Netzwerke ausgefüllt wurde. Diese Netzwerke existierten (und existieren) 
auf verschiedenen Ebenen.  
Auf der Mikroebene der Nachbarschaft und Stadtviertel tauchten Berich-
ten zu Folge Jugendgangs auf, zwischen denen es manchmal zu brutalen 
Auseinandersetzungen kam, und die ihr Renommee hauptsächlich als 
kleinkriminelle Ganoven etablierten. In Jerewan gibt es Nachbarschaften, 
wie z.B. die Nachbarschaft um die neu gebaute Grigor Lussaworitsch 

                                                      
59Wie mir erklärt wurde, mussten die Lokomotiven aus rechtlichen Gründen in einer öf-
fentlichen Auktion versteigert werden. Die Auktion war aber letztlich eine Scheinveran-
staltung, da es keine weiteren Bieter gab und sich Käufer und Verkäufer schon vor der 
Auktion geeinigt hatten. Es kam also nur noch zur Unterzeichnung der Dokumente, womit 
die Transaktion besiegelt war. Im Anschluss gab es ein Festessen in einem Edelrestaurant, 
bei dem der Verkäufer, sein Partner, mein Bekannter und ich anwesend waren und bei 
dem nicht mehr über das Geschäft, sondern über persönliche Dinge, z.B. die Armeezeit 
gesprochen wurde.  
60Welchen Posten mein Bekannter zu Sowjetzeiten bekleidete, habe ich nie erfahren, doch 
ist seinen Erzählungen zu entnehmen, dass er sich schon damals in „besseren Kreisen“ 
bewegte. Sein Vater war ein angesehener Ingenieur in einer leitenden Position, die Fami-
lie hatte ohne Zweifel einen gewissen Wohlstand erlangt.  



289 

Kirche, in denen diese Banden besonders aktiv und präsent waren – und 
manchmal sogar bescheidenen und unbescheidenen Reichtum erlangten. 
Man erzählte mir von entfernten Verwandten, die es so bis zu einer inter-
nationalen Karriere als Frauenhändler gebracht hatten, und von anderen, 
die in jungen Jahren in diesem Milieu umgekommen sind.  
Während meiner früheren Forschung über Friedhöfe auf der Krim sind 
mir die gleichen jungen Männer als so genannte bandity (Banditen) be-
gegnet (Fehlings 2008: 65-67), und in der gesamten Literatur zum post-
sowjetischen Raum stößt man immer wieder auf diese Jugendfraktionen, 
die in den 90er Jahren stark zunahmen und sich auf lokaler Ebene in Ban-
denkriegen bekämpften (z.B. Köhler 2000; Holzlehner 2007, Tscherne-
zow 1998; Kukhianidze 2009: 215-234; Tschernezow 1998).  
Im Sinne Hobsbawms sehe ich das vermehrte Auftreten dieser Gangs im 
Kontext der „strukturschwachen Periode“ der Transformationszeit als 
eine „Form der Selbsthilfe“ (Hobsbawm 1972: 21; vgl. Slade 2009: 5; 
Kupatadze 2009: 9; vgl. Giragosian 2009:2) und stimmte mit Hobsbawms 
verallgemeinernden Annahme überein, dass:  
 
„[…] nach Kriegen und als Folge des Zusammenbruchs des politischen 
Systems […] Banden von Marodeuren und Desperados für einige Zeit als 
Hinterlassenschaft der Katastrophe im Land zurückbleiben […]“ 
(Hobsbawm 1972:17-18). 
 
V.a. das Nachbarland Georgien war für diese Banden bekannt, die als so 
genannte kanoneri qurdebi das Leben auf den Straßen, in den Vierteln 
und Nachbarschaften anführten und deren Betriebsamkeit mit dem Zerfall 
des staatlichen Gewaltmonopols eskalierte (Köhler 2003; vgl. Slade 
2009: 5-8; Kukhianidze 2009: 215-234).  
In Armenien wie in Georgien61 (Kupatadze 2009: 9-12) sind diese Klein-
kriminellen und das Chaos, das sie verursacht haben, so mein Eindruck, 
inzwischen weitgehend verschwunden. Wenn sie sich nicht auf der 

                                                      
61Köhler berichtet von einer Eskalation der Gewalt, die an die Stelle der Ehrenkodizes der 
alten Diebe tritt (Köhler 200356-58:13-15). Nach der Rosenrevolution startete die Saka-
shwili-Regierung in Georgien eine (brutale) Antikorruptionskampagne, die z.T. erfolg-
reich war und zu einer Eindämmung der qurdebi führte (Slade 2009: 5-8; Kupatadze 
2009: 9-10; Kukhianidze 2009: 215-234). 



290 

nächsten Ebene profilieren, sich nicht in das „offizielle“ System einfügen 
und ihre Macht institutionalisieren konnten, sind sie, so zumindest mein 
Eindruck, in die Schranken gewiesen und verdrängt worden. Jerewan gilt, 
wie mir immer wieder versichert wurde, zu den „sichersten Städten der 
Welt“.  
Nicht auf der Straße, sondern auf der höheren, institutionalisierten Ebene 
der Politik und Wirtschaft, so der allgemeine Konsens, sind die wahren 
gangster zu finden. Einige von ihnen sind kurz vor oder nach dem Zu-
sammenbruch der Sowjetunion nach Russland, Europa oder in die Verei-
nigten Staaten emigriert und haben dort ein Vermögen verdient.62 Mit 
diesem sind sie zurückgekehrt63 und haben in der armenischen Wirtschaft 
und Politik an Einfluss gewonnen.  
Ebenso einflussreiche businessmeny stammen aus der armenischen Dia-
spora. Sie investieren das manchmal schon über mehrere Generationen in 
den Diaspora-Heimaten angehäufte Vermögen in ihre neue Wahlheimat.  
In Armenien boten und bieten sich seit der Unabhängigkeit und Öffnung 
für all diese Gruppen ungeahnte Möglichkeiten. Die Diasporaarmenier 
entdecken die junge Republik, v.a. die dortige Immobilienbranche – die-
ser Vergleich drängt sich auf – wie die Goldgräber den Klondike River. 
Wie im „Wilden Westen“ wurden und werden hier, im „Wilden Osten“, 
die Karten neu gemischt und neu verteilt. Dabei gelten unklare Regeln, 
Gesetze und dadurch auch Freiräume. Mit Geld, Beziehungen und Gewalt 
scheint alles möglich.  
 

                                                      
62Ob das Vermögen in der Fremde auf legale oder illegale Weise verdient wird, lässt sich 
schwer sagen. Die „Armenische Mafia“ scheint, v.a. in Russland und im internationalen 
Frauenhandel, relativ etabliert zu sein (Giragosyan 2009:4). 
63Nach dem Zusammenbruch der SU nutzten viele Armenier die Öffnung Armeniens, um 
das Land zu verlassen (Hofmann 2008: 31). Wahrscheinlich waren es zwischen 1990 und 
2006 fast eine Million Menschen (vgl. Hofmann 2008: 31; Büttner & Oganowa 2007: 44; 
Fehlings 2012). 2001 wurde in Armenien ein Zensus erhoben, aus dem jedoch keine 
klaren Zahlen zur Migration hervorgehen (National Statistical Service of the Republic of 
Armenia: „Figures of Yerevan City“. URL: http://www.armstat.am/en/?nid=52 (gesichtet 
am 06.11.2012). Ein 2007 veröffentlichter Migrationsbericht der gleichen Behörde zeigt, 
dass etwa die Hälfte der seit 1990 Emigrierten nach Armenien zurückgekehrt sind (Natio-
nal Statistical Service of the Republic of Armenia 2007). 



291 

Neben dem allgemeinen Chaos boten außerdem auch die Nationalbewe-
gung und der Karabachkrieg Aufstiegschancen. Während des Karabach-
krieges, der als ein Höhepunkt der Krise betrachtet werden kann, kam es 
im Zusammenhang mit der Nationalbewegung zu einer so genannten 
„Karabachisierung“ der Politik. In ihrem Verlauf wurden politische 
Schlüsselpositionen in der neuen Republik Armenien mit Armeniern aus 
Karabach oder Vertretern der Karabach-Bewegung besetzt. Zwei promi-
nente Beispiele dafür sind die ersten beiden Präsidenten Armeniens, Le-
von Ter-Petrossian und Robert Kotscharjan. Beide unterhielten, so wird 
erzählt und so behauptet Stefes, viele als korrupt bezeichnete Netzwerke 
und begründeten darauf ihren Aufstieg (Stefes 2008: 74).  
Anders als Heidar Aliev in Aserbaidschan, der seine Position seiner Rolle 
auf der anderen Seite des Karabach-Konflikts verdankt (vgl. Sidikov 
2008: 52-60), konnten sich die Präsidenten Armeniens jedoch bisher nie 
als charismatische Führer etablieren. Dieser Kontrast zu Aserbaidschan 
wurde mir nicht zuletzt während der (Massen-)Demonstrationen im März 
2008 gegen die Präsidentschaftswahl Serzh Sargsyans, dem Nachfolgers 
Kotscharjans, klar. Auch in alltäglichen, häufig stattfindenden politischen 
Diskussionen wird mit Kritik an der Regierung und den verschiedenen 
Präsidenten und Präsidentschaftskandidaten nicht gespart. Obwohl Re-
pressionen befürchtet werden – ein Bekannter von mir, der als Jurist für 
die Oppositionspartei arbeitete, rechnete z.B. jederzeit mit seiner Verhaf-
tung – scheint die Angst im Alltagsleben nicht von offener Kritik an den 
Mächtigen abzuschrecken. Dies konnte ich auch im Sommer 2012 kurz 
vor den neuen Präsidentschaftswahlen beobachten. Während meines Auf-
enthaltes in der Provinz Tavrusch sprach praktisch jedermann – oft 
scherzhaft – von den Bestechungspraktiken und -preisen der großen Par-
teien. Vom großen Thema „Schuld“ wird, wie ich feststellen konnte, zu-
allerletzt der Präsident verschont.  
 
Als Beweis dafür, dass die Methoden des „Wilden Ostens“ nicht nur im 
business den Ton angeben, sondern auch in der Politik vorherrschen, 
werden von den Kritikern gelegentlich die Ereignisse vom 27. November 
199964 genannt. Maskierte Männer überfielen an diesem Tag das Parla-
                                                      
64Obwohl dieses Ereignis von vielen Bewohnern als Höhepunkt der chaotischen Verhält-
nisse in der Politik und somit als ein Höhepunkt der Krise betrachtet wird, war zu diesem 



292 

ment. Sie erschossen im Plenarsaal der Nationalversammlung den dama-
ligen Regierungschef und vormaligen Verteidigungsminister Wasgen 
Sargsyan, den Parlamentsvertreter Karen Demirtschjan, dessen Stellver-
treter, zwei Minister sowie drei weitere Männer. Bis heute geistert in 
Jerewan das Gerücht, der damalige Präsident Kotscharjan habe dabei 
seine Hände mit im Spiel gehabt, was ein Licht auf die Einschätzung der 
„Wildost“-Atmosphäre wirft.  
Misstrauen erregt auch, dass Politik und Wirtschaft eng miteinander ver-
flochten sind und die businessmeny und Oligarchen Sitze im Parlament 
bekleiden (Giragosian 2009: 3; Paturyan 2011: 6-18). Man ist überzeugt, 
in einer Gesellschaft zu leben, in der das Gesetz des Stärkeren gilt.65 So 
behaupten viele Befragte, der Staat sei unberechenbar und die Wünsche 
der Oligarchen der Motor hinter allen Entscheidungen. Dies zeige sich 
auch in der Bau- und Immobilienbranche, also im Städtebau Jerewans.  
 
Überall auf der Welt scheint die Baubranche für Korruption besonders 
anfällig zu sein. Kelly z.B. beschreibt die „Pathologie des Kriminellen“ 
als eine endemische Eigenschaft der Baubranche New Yorks (Kelly 
1999) und Schneider und Schneider behaupten in einem Aufsatz über 
Palermo: 
 
„In many places, the story of the expansion of organized crime in recent 
decades, and of very recent attempts to suppress it, is also a story of mu-
nicipal authorities transforming the built environment“ (Schneider & 
Schneider 2003: 298). 
 
Auch der Städtebau Jerewans spiegelt diese Tatsache wider. Die Bau-
branche scheint ein Biotop für Kriminalität, Korruption und Klientelis-
mus zu sein, in dem auch die staatlichen Autoritäten eine Nische ausfül-
len. In manchen Fällen kommt es offenbar sogar zu Erpressungen und 
Gewaltandrohungen, durch welche Staatsbeamte unter Druck gesetzt 

                                                                                                                        
Zeitpunkt der Höhepunkt der eigentlichen Krise, nämlich der wirtschaftlichen Krise der 
„schwarzen Jahre“, bereits überschritten.  
65Laut Grigoryan bilden die einheimischen Oligarchen und businessmeny Kartelle, mit 
deren Hilfe sie Konkurrenz vorbeugen und den Markt für neue Firmen und Unternehmen 
schließen (Giragosyan 2009: 3). 



293 

werden, wie folgende Aussage zeigt, in der die Hintergründe für die Ent-
scheidungen des Chefarchitekten beleuchtet werden, der in diesem Be-
richt als ein Opfer dargestellt wird:  
 
„Sie [die Mächtigen] sind vor kurzem reich geworden und sind noch grob 
und wild. In Europa sind die Führungskräfte schon mehrere Generatio-
nen reich. Das sind schon andere, kultiviertere Menschen. In Armenien 
gibt es kein Gesetz und nicht der Präsident, sondern die Reichen haben 
das Sagen. Was will man machen, wenn man weiß, dass sie die Möglich-
keit haben, dich zu beseitigen. Man muss immer vorsichtig sein. Was die 
Baugenehmigungen angeht, habe ich von Fällen gehört, wo sie dem 
Chefarchitekten der Stadt mit physischer Gewalt gedroht haben. Solche 
Fälle hat es gegeben und was kann man machen, wenn diese reichen und 
kräftigen Männer vor einem stehen?!“ 
 
Grob- und Wildheit sind Eigenschaften, die vielen Menschen, v.a. den 
Intellektuellen, nicht mehr zeitgemäß erscheinen. Es sind Verhaltenswei-
sen des „finsteren Mittelalters“ und der „barbarischen Feinde“, wie der 
Türken und Aserbaidschaner. Sie widersprechen der kulturnost und dem 
(sowjetischen und europäischen) Fortschritt. Sie sind, in den Augen der 
urbanen Mittelschicht, „ländlich“.  
 
Wer genau „die Reichen“ sind, wird in diesem Beispiel wie in den meis-
ten Gesprächen, die ich zu diesem Thema geführt habe, nicht klar defi-
niert. Obwohl viele Oligarchen, die z.T. auch Ämter in der Regierung 
bekleiden, namentlich bekannt sind, wird, wenn über die Regierung, die 
Stadtverwaltung und Investoren gesprochen wird, stets verallgemeinert 
oder über den Präsidenten geschimpft. Man spricht von „Ihnen“, „den 
Mächtigen“, „den Investoren“, „den Reichen“, „den neuen Armeniern“, 
„den Oligarchen“, „den Regierenden“ und „den ŗabiz“, von denen man 
oft annimmt, dass sie sich miteinander verschworen hätten und eine ge-
schlossene Elite bildeten, von der man nur in abstrakten Begriffen wie 
von einem System spricht. Man weiß zwar überraschend genau über die 
Oligarchen Bescheid, kennt ihre Besitztümer, Firmen und Geschäfte, 
macht sie aber, soweit ich sehen konnte, nur sehr selten einzeln für be-



294 

stimmte Missstände verantwortlich und greift bei der Suche nach den 
Schuldigen manchmal sogar lieber auf Verschwörungstheorien zurück.66  
Klar ist offenbar, dass die Emporkömmlinge kollektiv „schuldig“ sind. 
Kein „braver“ oder „guter“ Mensch hätte die Skrupellosigkeit, sich im 
„Wilden Osten“ durchzusetzen – es sei denn, er sei ein Held.  
 
Auf diesen Helden hofft man und findet ihn in starken Persönlichkeiten, 
wie z.B. im Bürgermeister des Stadtteil Avan, Taron Margaryan.67 Immer 
wieder hörte ich von den Wundertaten dieses Mannes, unter dessen Füh-
rung der Stadtteil im Norden Jerewans aufgeblüht sei und sich zur attrak-
tiven Wohngegend entwickelt haben soll. Eine Freundin, die in Avan lebt, 
zeigte mir die Erneuerungen und Errungenschaften, die Margaryan be-
wirkt hat. Seine Leistungen führen die Bewohner auf seinen edlen Cha-
rakter zurück. Anders als seine Amtskollegen stecke er die öffentlichen 
Gelder nicht in die eigene Tasche, sondern investiere sie zum Wohle der 
einfachen Bürger.  
Das Ergebnis schlägt sich, für jedermann sichtbar und nicht verwunder-
lich, in öffentlichen Grünanlagen, den Bepflanzungen, bunt gestrichenen 
Parkbänken, Straßenlaternen, renovierten Fassaden und Schulen sowie in 
der Ordnung und Sauberkeit Avans nieder. Auch die Banden junger Män-
ner habe Margaryan „von der Straße geholt“, indem er Arbeitsplätze und 
Freizeitattraktionen schuf.  
Zu denken gibt allerdings, dass der viel gerühmte Mann während der 
Bürgermeisterwahlen im Sommer 2010 dem damals amtierenden Bür-
germeister der Stadt Gagik Beglaryan, der wegen seiner Korrumpiertheit 
auch als „schwarzer Gagik“ bekannt ist, zur Seite stand. So bildeten die 
Wahlplakate die beiden Männer gemeinsam als Vertreter der Wahl-
kampfziele ab.  
                                                      
66Eine Ausnahme konnte ich im letzten Sommer aufzeichnen. Armenische Studenten er-
klärten mir, sie würden Wasserflaschen bestimmter Marken nicht mehr kaufen und in den 
Restaurants boykottieren, weil sie einem bestimmten Oligarchen zuzuordnen wären, der 
dabei sei, ein Handelsmonopol zu etablieren, was eindeutig zu verdammen und zu verhin-
dern sei. 
67Nach meiner Feldforschung, im November 2011, wurde Margaryan zum Bürgermeister 
Jerewans gewählt. Angeblich hat sich das Stadtbild seitdem positiv verändert, was ich 
leider nicht mit eigenen Augen beobachten konnte. Meine Daten sind daher in diesem 
Punkt möglicherweise etwas veraltet.  



295 

Soziale Netzwerke und ihre Bedeutung 
Im Allgemeinen lässt sich für Armenien allerdings auch feststellen, dass 
trotz aller Korruptionsskandale auf der „Ebene der Straße“ eine gewisse 
Ordnung herrscht. Das Chaos der „schwarzen Jahre“, das sich sowohl in 
den Stadtvierteln als auch auf dem Markt und auf der Regierungsebene in 
unkontrollierbarer Gewalt niederschlug, war schnell überwunden. Laut 
Stefes wurde in Armenien, im Gegensatz zu Georgien, die Korruption 
genutzt, um eine stabile Regierung zu bilden, wobei die Kooperation von 
Politik und Business-Elite sogar zu einem schnellen Wirtschaftswachs-
tum führte (Stefes 2008: 73-74; Stefes 2006). Auch die Mafia, so 
schmunzelt man, hat ihre Gesetze und sorgt für Ordnung. Solange man 
sich an die Regeln hält, habe man nichts zu befürchten.  
 
Dennoch leidet der „einfache Mann“, wie mir immer wieder vor Augen 
gehalten wird, an diesem System, an dem er nicht partizipiert und dem er 
in bestimmten Situationen, wie im Kontext des Städtebaus, ausgeliefert 
ist. Der sowjetische Staat, mit all seinen Nachteilen, war zumindest z.T. – 
und in seiner Ideologie – ein (Re)Distributionszentrum. Jeder Bürger 
hatte einen Anspruch auf das öffentliche/ kollektive Eigentum und war 
somit in reziproke Beziehungen eingebunden.  
Der heutige Staat besteht dagegen, so nehmen es zumindest die Bürger 
wahr, nur noch aus exklusiven Netzwerken und Patron-Klient-Bezieh-
ungen, zu denen man als „gewöhnlicher Mensch“ keinen Zugang hat. 
Wer weder über Geld noch über entsprechende Beziehungen verfügt, 
habe – so wird mir oft versichert – in diesem System kein Mitsprache-
recht, schlimmer noch, werde um seine Rechte und sein bescheidenes 
Hab und Gut betrogen.  
Natürlich gibt es nicht nur „die Mächtigen“ und „die einfachen Bürger“, 
sondern auch einen ganzen Apparat von Mediatoren, die zwischen beiden 
Seiten vermitteln und dabei profitieren. Mediatoren dieser Art sind z.B. 
die Behörden und die dort tätigen Beamten, die die staatliche Macht re-
präsentieren und als fassbarer Beweis für das marode und korrupte Sys-
tem gelten. Die privaten oder semiprivaten Netzwerke und Beziehungen 
der einfachen Menschen erscheinen allerdings neben den Netzwerken 
und den Beziehungen der Mächtigen schwach. Wie von Kuehnast und 



296 

Dudwick für Kirgistan beschrieben, kam es auch in Armenien zu einer 
Polarisierung von Netzwerken – und damit einhergehend zu einer Polari-
sierung sozialer Werte:  
 
„The social networks of the poor and non-poor have polarized and sepa-
rated, paralleling the sharp socioeconomic stratification that has taken 
place since independence“ (Kuehnast & Dudwick 2004: 15). 
 
Netzwerke sind kostspielig, da sie gegenseitige Einladungen, Geschenke 
und Hilfeleistungen beinhalten. Ausbalancierte Beziehungen können 
daher nur unter gleichstarken Partnern bestehen, die zueinander in einem 
reziproken Verhältnis stehen. Dies führt auch zu einer Differenzierung 
von sozialen Werten bzw. zu gegenseitigen Vorwürfen: 
 
„The chasm between the poor and the non-poor is also widening in terms 
of their social values. Many of the poor describe those who have money 
as ‘thieves, crooks, or cheats’” (Kuehnast & Dudwick 2004: 25).  
 
Wenn allerdings für einen Freund, Verwandten oder Bekannten Zugang 
zu Netzwerken und zu Ressourcen besteht, wird dieser Zugang auch aus 
der Sicht einzelner Privatleute oder Gruppen völlig anders eingeschätzt. 
Die Beurteilung einer Tat hängt, wie schon erläutert, immer von der In-
nensicht ab. Dies gilt insbesondere für die Bewertung von Korruption. 
Wie Yalçin-Heckmann konnte ich folgende Feststellung machen:  
 
„As long as the behaviour was practised by an outsider who was not a 
relative or friend, it was condemned as corrupt. The moment such behav-
ior was observed on the part of a relative or friend, it became under-
standable and even admissible” (Yalçin-Heckmann 2010: 158).  
 
Korruption gehört eindeutig in die Sphäre des öffentlichen Raums, in die 
staatliche Sphäre und in den Kontext der Beziehungen, die man als Bür-
ger zum Staat unterhält. Im privaten Raum werden ähnliche Netzwerke 
als reziproke Beziehungen geschätzt, gelten sogar als gesellschaftlicher 
Wert (vgl. Humphrey 2002: 127-146). 



297 

Dorfkapitalismus und Basar 
Das System, das dabei die neue Gesellschaft angeblich beherrscht, das 
System des Geldes, ist der Kapitalismus. Durch die Einführung der freien 
Marktwirtschaft entstanden die Möglichkeiten, auf denen der Reichtum 
und die Macht der neuen Eliten aufbauen. Ohne den Kapitalismus gäbe es 
keine Oligarchen, keine „neuen Armenier“, vielleicht auch keine ŗabiz, 
keine Northern Avenue, keine BMWs, kein Gucci oder Armani – und 
auch kein AramAni68.  
 
Der Übergang von einem Wirtschaftssystem zu einem anderen beinhalte-
te in Armenien nicht den uneingeschränkten, aus westlicher Sicht auto-
matisch einhergehenden, „systemischen“ oder „gesellschaftlichen Wan-
del“ zur Demokratie und Zivilgesellschaft (Finke 2005: 1-2). Interessant 
ist dabei, dass internationale (meist westliche) Institutionen, wie z.B. 
Transparency International69, viele antidemokratische Entwicklungen 
seit der Unabhängigkeit in Armenien als Erbe der Sowjetzeit interpre-
tieren, während die indigene Bevölkerung oft den Kapitalismus dafür 
verantwortlich macht.  
In den Augen der indigenen Bevölkerung schließen sich Demokratie und 
Kapitalismus manchmal sogar gegenseitig aus, was sich nach den bishe-
rigen Ausführungen vielleicht verstehen lässt. Gerade der Import aus 
Europa und den USA, die Einführung des business, nicht die Abschaf-
fung des sowjetischen Systems, ist ihrer Meinung nach in vielen Fällen 
für die aktuelle Lage, so z.B. auch für die überhandnehmende Korruption, 
die wachsende Armut und andere Katastrophen (z.B. Umweltkatastro-
phen) verantwortlich.  
Dabei wird jedoch auch der Unterschied zwischen dem „europäischen“ 
und dem „armenischen“ Kapitalismus hervorgehoben. Viele Armenier 
sehen sich als Opfer des so genannten dikij kapitalism (wilden Kapitalis-
mus; russ.: дикий капитализм). Im „Wilden Osten“ gelte das Gesetz des 

                                                      
68AramAni ist eine armenische Textilmarke, deren Bezeichnung aus den armenischen 
Namen Aram und Ani zusammengesetzt ist und dabei auf Armani anspielt.  
69s. Transparency International. 2003. National Integrity Systems: Transparency Interna-
tional Country Study Report Armenia 2003 (www.transparency.org/policy_research/nis/-
nis_reports_by_country). 

http://(www.transparency.org/policy_research/nis/nis_reports_by_country
http://(www.transparency.org/policy_research/nis/nis_reports_by_country


298 

Stärkeren, das Gesetz des „wilden Kapitalisten“. Marutyan fasst zusam-
men: 
 
„Nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion begannen sich die sozio-
ökonomische Formation und die Ideologie zu verändern. Diese Periode 
der Geburt des Wirtschafts-(Business)-Pragmatismus brachte eine Um-
wertung scheinbar unumstößlicher Werte mit sich. Einer der charakteris-
tischen Merkmale der Wirtschaft, die die wohlklingende Bezeichnung 
‚transformativ‘ erhielt (doch in Wahrheit die Periode des ‚wilden/ rück-
sichtslosen Kapitalismus‘ ist), erscheint als fieberhafte Suche nach dem 
Kapital und als unersättlicher Wunsch nach der Anhäufung von Geld und 
Eigentum unter Einsatz aller Mittel. Eine Gelegenheit dafür ergab sich 
entweder im Amtsmissbrauch (namentlich: Bestechung, Veruntreuung 
staatlichen Vermögens unter der Schirmherrschaft hoher Beamter oder 
‚Dächer‘70) oder im weitesten Sinne im Handel“ 71 (Marutyan 2007c russ. 
Skript: 13; Eigene Übersetzung). 
 
Der „wilde Kapitalismus“ ist unkontrollierbar und verschlingt, was ihm 
in den Weg kommt. Die armenischen Kapitalisten, die schon unter ver-
schiedenen Bezeichnungen genannt wurden, sind folglich wild und bru-
tal. Wie schon gesagt entsprechen sie nicht der kulturnost der Kategorie 
Intelligenzia und werden begründet oder unbegründet als „rural“ betrach-
tet, denn die „Wilden“ kommen in der urbanen Vorstellung „aus den 
Bergen“. Der „wilde Kapitalismus“ wird dementsprechend u.a. als gergh-
tsi kapitalizm, als „Dorfkapitalismus“ verhöhnt, dessen sichtbarer Aus-
druck in den Augen der urbanen mtavorakanuthjun z.B. die Architektur 
der Northern Avenue verkörpert. 

                                                      
70Kartelle  
71„после распада Советского Союза начала меняться социально-экономическая 
формация, идеология, период зарождающегося прагматизма принес с собой про-
цесс переоценки казавшихся непоколебимыми ценностей. Одной из характерных 
черт экономики, получившей благозвучное название “переходной” (а в действи-
тельности, это период “дикого капитализма”), являлся лихорадочный поиск капи-
тала, ненасытное желание накопления денег и собственности любыми способами. 
Такую возможность давало либо злоупотребление занимаемой должностью (ины-
ми словами, взяточничество, расхищение государственного имущества под покро-
вительством высоких чинов или т.н.“крыши”), либо, в широком смысле, торговля“. 



299 

Neben illegalen Mitteln wie Bestechung, Veruntreuung staatlichen Ver-
mögens und der Bildung von Kartellen bietet, wie Marutyan behauptet, 
der Handel eine weitere Möglichkeit, im armenischen Kapitalismus zu 
überleben. Die Erfahrungen zeigen, dass man gegenwärtig für harte kör-
perliche oder geistige Arbeit nicht mehr „belohnt“ wird. Der geroj truda, 
der sowjetische „Held der Arbeit“, auch wenn in Armenien noch hoch 
geschätzt72 (vgl. oben mit Humphreys Definition der „Neuen Russen“), 
erscheint heute als ein Don Quijote. Dies spiegelt sich nicht zuletzt in den 
lächerlichen Gehältern von Fabrikarbeitern, Lehrern oder Wissenschaft-
lern wider.  
Dass stattdessen ein glücklicher Coup den Millionär macht, gilt als ver-
breitete Weisheit. Nur der Handel bietet, so sind viele überzeugt, für ein-
fache Menschen die Möglichkeit, größere Summen zu verdienen. Dies 
führt zu (oder entspringt) einem anderen Verständnis vom „Geist des 
Kapitalismus“, als ihn Weber in Die protestantische Ethik und der Kapi-
talismus erklärt (Weber 1986). Nicht Fleiß, Ausdauer und Sparsamkeit, 
sondern Glück, Einfallsreichtum und Verschwendung werden zum Ideal 
erklärt.  
Während meines Aufenthaltes wechselten viele meiner Bekannten, v.a. 
die jüngeren, ständig ihren Arbeitsplatz. Die Begründungen für diesen 
häufigen Wechsel wären für die sowjetische Arbeitergeneration noch 
undenkbar gewesen. So klagt die junge Generation – dies fiel mir beson-
ders bei jungen Männern auf – auch bei Durchschnittsgehältern über 
„schlechte Bezahlung“, über „anstrengende Arbeitszeiten“ und „zu viel 
Verantwortung“ sowie über „Perspektivlosigkeit“. Stets ist man auf der 
Suche nach einem besseren Job, d.h. auf der Suche nach einer besseren 
Gelegenheit, das „schnelle Geld“ zu verdienen.  
Ein junger Mann, der hin und wieder in der Immobilienbranche tätig ist, 
vorher sein Glück im „Computer-business“ versuchte, dann als „Mana-
ger“ bei Coca Cola arbeitete und im Augenblick bei der Supermarktkette 
STAR angestellt ist, stellt Folgendes fest:  
                                                      
72Fleiß und Arbeit gelten als armenische Tugenden. „Wer an solchen Hängen Weinstöcke 
pflanzt und aus diesen Steinen fruchtbare Erde macht, der kann nicht faul sein“, meint 
z.B. die Mutter Meris. In Sowjetzeiten war Armenien mit einer sehr schnellen Industriali-
sierung und überdurchschnittlich hohen Produktivität eine der wirtschaftlich erfolgreich-
sten Republiken der Union. Helden der Arbeit gab es in Armenien in großer Zahl. 



300 

„In Armenien verdienst Du dann, wenn du etwas verkaufst und kaufst. 
Man bekommt nicht so ein [festes]Monatsgehalt“. 
 
Armenier betrachten sich selbst – historisch gesehen – als „Händler-
nation“. Tatsächlich bereisten armenische Händler schon im Mittelalter 
die ganze Welt und bildeten überall Handelskolonien, so z.B. in Indien, 
wo sie lange vor den Holländern und Engländern etabliert waren (Bhatta-
charya 2005: 277-322; Abrahamian 2003: 280; Abrahamian 2007: 74). 
Ein armenischer Witz besagt, dass sich ein Armenier lieber in einer Gas-
kammer umbringen lassen würde, als einen schlechten Handel abzu-
schließen, was durchaus als Charakterstärke eingestuft wird.  
Gleichzeitig haftet dem Handel (vielleicht seit Sowjetzeiten) etwas Ver-
ruchtes an. Dem geistlichen Stand, der Reinheit verkörpern sollte, wird 
(s.o.) nur schwer verziehen, wenn er sich z.B. mit dem „Teppichhandel“ 
befasst – und interessanterweise definiert sich auch die heutige Intel-
ligenzia und mtavorakanuthjun, wie Antonyan in den aktuellen Internet-
foren beobachtet, in Opposition zu den „Händlern“, die einem niedrige-
rem Stand zugeordnet werden (Antonyan 2012: 88). 
 
Mit dem Handel wird der bazar assoziiert, der eindeutig als orientalische 
Institution klassifiziert werden kann. Er gilt als schmutzig, laut und chao-
tisch – und er ist gefährlich, da man in seinem Kontext leicht betrogen 
wird. Der russische Ausruf „kakoj bazar!?“ (was ein bazar!?) ist dem-
entsprechend eine Reaktion auf unordentliche Verhältnisse oder auf eine 
chaotische und verwirrende Situation.  
Das Handeln auf dem bazar ist eine Kunst, die ein bestimmtes Wissen, 
Zugang zu Informationen, Rücksichtslosigkeit und Beziehungen voraus-
setzt, über die nicht jeder verfügt. Der bazar birgt daher, v.a. für die „kul-
tivierten“ und „westlich orientierten“ Bürger, ein großes Risiko und viele 
Tücken (vgl. Geertz 2001: 28-32; Geertz 1979).  
 
Dem bazar stehen „geordnetere“ und „kultiviertere“ Formen des Kaufens 
und Verkaufens gegenüber, die man aus sowjetischen Einkaufshallen und 
Geschäften sowie aus postsowjetischen und westlichen Supermärkten und 
Boutiquen kennt.  



301 

In der Zeit nach der Unabhängigkeit Armeniens kam es zu einer Entwick-
lung, in der sowohl die Formen des bazars (zahllose Märkte, Straßen-
stände und Buden) als auch die Nachfolger der sowjetischen Läden und 
die neuen Supermarktketten eine Blüte erlebten.  
Die Supermarktketten, darunter z.B. SAS und STAR, verkaufen Produkte 
aus aller Welt. Hier sichtet man zwischen französischen Schönheitspro-
dukten, Müller-Milchreis, Heinz-Ketchup und russischen Süßigkeiten 
gelegentlich sogar ein Straußenei. Man nimmt sich das Gewünschte 
selbst aus dem Regal, legt es in seinen Einkaufswagen und reiht sich dann 
an der Kasse ein, wo junge Verkäuferinnen in adretten Arbeitskitteln an 
einem Laufband sitzen und die Strichcodes einscannen.  
In den sowjetisch geprägten Geschäften geht es dagegen sehr persönlich 
zu. Hier befinden sich die weniger luxuriösen Waren, meist armenische, 
türkische und russische Produkte, die von einer Verkäuferin verwaltet 
und über den Tresen gereicht werden. Den Stimmungen dieser Verkäu-
ferin ist man, so meine Erfahrung, ausgeliefert, so dass die Atmosphäre 
sogar ein bisschen an einen Behördengang erinnert.  
Obst, Gemüse und Fleisch sowie andere Grundnahrungsmittel und Ge-
brauchsartikel kauft man am billigsten auf den Märkten (armen.: schuka; 
շուկա) und bei Straßenständen ein. Hier gibt es etablierte Händler mit 
breitem Sortiment, aber auch Großmütterchen, die nur wenige Tomaten 
verkaufen, die sie auf einem auf dem Boden ausgebreiteten Tuch präsen-
tieren.  
 
V.a. die Märkte, Straßenstände, Fressbuden, Handyverkäufer und Einzel-
händler aller Art verkörpern das, was von den Kritikern abfällig als bazar 
bezeichnet wird (Abb.21). Ganze Unterführungen, Straßen und Viertel 
werden von ihnen besetzt und somit „orientalisiert“. Diese „Orientalisie-
rung“ war paradoxerweise eine Folge der Einführung des „westlichen“ 
Kapitalismus. So stellt Abrahamian in einem Aufsatz fest:  
 
„For example, the first ‘Western free market’ in Yerevan (represented on 
the level of small vendors) was introduced through typical Asian bazaar 
structure, or Western consumer goods were introduced in their Eastern 
disguise” (Abrahamian 2003: 279; Abrahamian 2007: 73). 
 



302 

In den Extremen beschrieben, bedeutet der bazar Gestank nach heißem 
Fett, Geschlachtetem oder anderen Lebensmitteln. Er produziert Abfälle 
und Baracken, die nach Ansicht der urbanen Bevölkerung die Ästhetik 
der Stadt stören – genauso wie die überall entstehenden Straßencafés, die 
provisorischen Charakter haben. Beides wird von einer chaotischen und 
lärmenden Menschenmenge frequentiert, die – wen würde es wundern – 
von ŗabiz dominiert wird. Gleichzeitig ist der bazar ein Ort, an dem ge-
handelt, d.h. business betrieben wird.  

Business und Immobilien 
Der business ist überall. Fragt man in Jerewan nach dem Beruf, so erhält 
man sehr oft business als Antwort. Beim businessman kann es sich um 
einen Geschäftsmann im Nadelstreifenanzug handeln, um einen Straßen-
händler, der mit Mobiltelefonzubehör handelt, um eine Hausfrau, die ihre 
Wohnung vermietet, oder um einen Oligarchen, der ein Monopol auf alle 
armenischen Milchprodukte hat oder Inhaber einer Fastfoodkette ist.  
Der business ist nicht an sich schlecht, aber er ist sehr verdächtig, v.a. 
dann, wenn er von Menschen betrieben wird, von denen man eine Vor-
bildfunktion erwartet. Ein businessman, ob arm oder Oligarch, muss nicht 
unbedingt ein Gangster sein, aber er ist im klassischen Sinne auch kein 
„Held der Arbeit“.  
 
Ein sehr großer business ist in Jerewan, nicht nur für die Eliten, die Bau- 
und Immobilienbranche. Oft hatte ich den Eindruck, dass die gesamte 
Bevölkerung auf die eine oder andere Art darin verwickelt ist, was sehr 
gut zu dem allgemeinen Wunsch nach dem „schnellen Geld“ und zur 
Bedeutung des Hausbaus passt.  
Die „Großen“ im Business wurden bereits aufgezählt. Ich habe die Rolle 
des Staates, der Kirche, der Diaspora und der Oligarchen erläutert, die als 
Bauherren und Investoren in die großen Bauprojekte Jerewans involviert 
sind. Artashes, der selbst als broker (Makler) arbeitet, erklärte mir, wie 
lukrativ die Geschäfte mit Immobilien sind:  
 
„Was immer du in Armenien verkaufen willst, es gibt immer einen Käufer. 
Die Preise spielen keine Rolle. Es gibt Leute, die mir sagen, dass sie ei-
nen Laden oder in einem Haus eine Wohnung haben wollen… und wenn 



303 

ich frage, wie viel sie mir dafür geben wollen, dann sagen sie, dass das 
keine Rolle spielt. ‚Ich will‘ – und das ist alles. Ich sage: ‚Hier kostet der 
Meter z.B. 1500 Dollar‘, nicht wahr, in etwa… dann sagt er: ‚Ich zahle 
2000 Dollar, finden Sie mir dafür ein tun‘. Sie kaufen. In Armenien wird 
es jedes Jahr teurer, deswegen kaufen sie. Du kannst zu 100% sicher 
sein, dass sie kein Minus machen werden. So oder so werden sie Plus 
machen“.  
 
Von dieser Marktsituation profitieren im bescheidenen Rahmen auch die 
„einfachen Leute“. Mit der Unabhängigkeit Armeniens sind auch sie in 
den Besitz ihrer Wohnungen gekommen. Diese Wohnungen stellten in 
der Krise oft ihr einziges Kapital dar. In der Not mussten einige Bewoh-
ner ihr Zuhause zu Dumpingpreisen verkaufen. Gelegentlich hörte ich 
Klagen, dass man dabei übervorteilt wurde, aber so immerhin das Über-
leben sichern konnte.  
Viele Familien und Haushalte waren jedoch in der Lage, die Spielräume 
der Marktwirtschaft besser zu nutzen. Sie veräußerten etwa ihre Zen-
trumswohnungen zu einem Preis, mit dem sie eine oder sogar zwei Woh-
nungen in der Peripherie kaufen konnten, oder tauschten eine große 
Wohnung gegen zwei kleinere, von der sie eine unter Umständen vermie-
ten. Bis heute gilt eine Wohnung allgemein als wichtigste Kapitalanlage. 
Wohnungen werden gekauft, verkauft, gemietet, vermietet, geteilt, erwei-
tert und ausgebaut. In klugen Schachzügen versucht man dabei immer, 
mehr Raum für immer mehr Menschen zu gewinnen, was natürlich mit 
der Familienplanung zu tun hat. Da man von staatlicher Seite keine Woh-
nungen mehr zugeteilt bekommt, muss der wachsende Bedarf an Wohn-
raum mit den vorhandenen Mitteln und durch geschicktes Handeln und 
Verhandeln auf dem Immobilienmarkt gedeckt werden. Diese Praxis 
führte und führt u.a. zu einer neuen Mobilität der Stadtbewohner. Die 
alten Nachbarschaften haben sich z.T. aus diesem Grund seit der Einfüh-
rung des Kapitalismus zunehmend aufgelöst. 
  
Eine wichtige Rolle im Geschäft und Balancieren mit Immobilen nimmt 
der so genannte broker ein. Ein broker kann praktisch jeder werden, der 
über Wissen und Informationen auf dem Immobilienmarkt, d.h. auf dem 
Häuser-bazar, verfügt. Er vermittelt zwischen Käufern und Verkäufern 



304 

und erhält dafür entsprechende Prozente. Es gibt Firmen, die sich auf 
diese Dienstleistung spezialisiert haben, doch praktisch kann jedes 
Großmütterchen zum broker werden, wenn es irgendwo von irgendwem 
gehört hat, dass eine Wohnung zu verkaufen ist und einen Käufer dafür 
kennt. Viele junge, aber auch ältere Leute machen die Arbeit als broker 
zum sporadischen, aber lukrativen Nebenverdienst. Manche nutzen dabei 
allein die persönlichen Kontakte und Netzwerke. Auf dem Immobilien-
bazar scheint das soziale Kapital besonders wichtig zu sein. Professionel-
lere broker arbeiten mit Anzeigen in Anzeigeblättern wie Gin.  
Artashes, der einige Jahre für die Immobilien-Firma eines Freundes als 
broker gearbeitet hat, rühmt sich seiner Kenntnisse. Er kennt die Preise, 
weiß, wer kauft und verkauft, und ist sich v.a. sicher, dass die Immobi-
lienpreise in Armenien stetig steigen werden. Auch die leer stehenden 
Wohnungen der Northern Avenue sind seinen Angaben nach ausnahmslos 
verkauft. Den aktuellen Marktwert der Wohnungen im Zentrum gibt er 
im Augenblick meiner Forschung zwischen 8.000 bis zu 10.000 $ pro 
Quadratmeter an. Es selbst habe erst vor kurzem zehn Wohnungen auf 
der Northern Avenue an Leute aus der Diaspora verkauft.  
 
Doch das Geld aus dem Immobiliengeschäft ist keine sichere Einkom-
mensquelle. Nur selten macht man einen guten Coup, und der Profit war 
bei Artashes wie bei viel anderen, wie gewonnen, so zerronnen.  
 
Die interessanteste Form des Immobilienhandels ist die „Ferienvermie-
tung“. Einige meiner ausländischen Bekannten lebten in vollständig ein-
gerichteten Wohnungen, die die Besitzer für kurze Zeiträume vermieteten 
und ansonsten selbst zu bewohnen pflegten.  
Die zahlungskräftigsten Mieter kommen aus dem Ausland, insbesondere 
aus der armenischen Diaspora und dem Iran. Von meinen armenischen 
Freunden und Bekannten wohnte niemand zur Miete und die ausländi-
schen Mieter halten sich meist nur einige Monate in Jerewan auf. V.a. 
während der Sommermonate strömen armenische Diasporamitglieder 
nach Jerewan und machen es zur ihrer Basisstation für Ausflüge in die 
Umgebung. In dieser Zeit ziehen einige Familien aus ihren Wohnungen 
aus und leben bei Verwandten, um den zahlenden Gästen Platz zu ma-
chen. Der Aufwand scheint sich zu lohnen, denn die Wohnungen, die 



305 

man im Sommer verlässt, können für den Rest des Jahres unterhalten und 
mit einigem Komfort ausgestattet werden. 
 
Der „Dorfkapitalismus“ entspricht zwar, so die Ansicht meiner Informan-
ten, nicht dem Ideal von harter Arbeit und führt im Städtebau zu Ent-
scheidungen des schlechten Geschmacks und zu einer Orientalisierung 
der Märkte und Straßen, ist aber so weit verbreitet, dass sich ihm kaum 
jemand entziehen kann. An ihm partizipieren nicht nur der Staat, die Oli-
garchen, die Diaspora und vielleicht die Kirche, sondern auch die ŗabiz 
(reiche und arme Vertreter dieser Kategorie), zu deren Image der Konsum 
gehört, sowie einfache Menschen, die durch geschickten Handel auf dem 
bazar und nicht zuletzt auf dem Immobilienmarkt Profit machen und 
dabei auf das große Geld hoffen. 
 

4.8 Zusammenfassung 
Wie sich in den letzten Kapiteln gezeigt hat, wird der öffentliche Raum in 
vielerlei Hinsicht als das Gegenteil des privaten tun betrachtet. Man emp-
findet ihn v.a. als einen Ort der Schuld.  
Der öffentliche Raum ist eine Sphäre, die vom Staat, seinem Verwal-
tungsapparat und von der Öffentlichkeit geprägt ist, wobei der Staat und 
die Öffentlichkeit von den aktuellen Eliten dominiert und beeinflusst zu 
werden scheinen. Früher waren diese Eliten die Sowjets, heute sind es die 
neuen Regierenden, Wirtschaftsbosse, Oligarchen, Investoren, die Dia-
spora und die Kirche sowie Menschen der Kategorie ŗabiz.  
 
Die ŗabiz gelten in den Augen der ehemaligen urbanen Mittelschicht, d.h. 
der armenischen Intelligenzia und mtavorakanuthjun, als Vertreter einer 
minderwertigen Kultur. Dabei entspricht der ŗabizmus, genauso wie die 
Intelligenzia oder mtavorakanuthjun, eher einer Kategorie, mit der be-
stimmte Praktiken sowie Werte und Antiwerte assoziiert werden. So wer-
den sowohl die Eliten als ŗabiz bezeichnet als auch junge Leute aus der 
Unter- und Mittelschicht, die oft vor kurzem von den Dörfern in die Stadt 
gekommen sind und den gleichen Habitus verkörpern – wobei nicht klar 
ist, ob die Eliten die ŗabiz oder die ŗabiz die Eliten nachahmen.  



306 

Beide werden dabei u.a. aufgrund ihrer Aktivitäten im öffentlichen Raum 
und im Städtebau beurteilt. Hier zeigt sich, ob sie verantwortlich handeln 
oder sich schuldig machen.  
 
Im Vergleich zum privaten Raum scheinen im öffentlichen Raum die 
Schuld und der ŗabizmus zu überwiegen. Die Werte, die im tun gelten, 
werden hier oft in Frage gestellt oder missachtet. Die Gebäude und Räu-
me, die dem öffentlichen Raum zugeordnet werden, sind also, zumindest 
aus der Innensicht des tun und der selbsterklärten Intelligenzia bzw. aus 
der Sicht eines Großteils der urbanen Bevölkerung, im Verhältnis zum 
„einschließenden Haus“ als minderwertig einzuordnen. Je nach Abstand 
zu den Werten des „einschließenden Hauses“ bilden die Häuser, Gebäude 
und Räume des öffentlichen Raumes als Vertreter sozio-kultureller Grup-
pen also eine Hierarchie, in die sich der gesamte Stadtraum und seine 
Architektur aufteilen, einordnen und klassifizieren lässt.  
Mit der Besprechung verschiedener Häuser, Gebäude und städtebaulicher 
Strukturen sowie deren Entwicklungen und Veränderungen habe ich ver-
sucht zu zeigen, mit welchen ihnen zugeordneten sozialen Gruppen wel-
che Werte verbunden werden und wie diese aus der Perspektive des tun 
zu beurteilen sind.  
Dabei wird deutlich, dass der Staat, seine Verwaltung, die armenische 
Öffentlichkeit, die Sowjets, die „neuen Reichen“, die Oligarchen, die 
Diaspora und die Kirche ambivalente soziale Gruppen darstellen, die u.a. 
auch positive Eigenschaften und Werte verkörpern. Die Sowjets z.B. 
werden nicht nur als fremde Kolonialherren verdammt. Viele (fast alle) 
Armenier waren Sowjets und sehen viele ihrer indigenen Werte in kei-
nem Widerspruch zu den sowjetischen Bildungs-, Modernisierungs- und 
Urbanisierungsidealen. Die Diaspora besteht nicht nur aus arroganten 
Investoren, sondern gilt auch als Wahrer armenischer Traditionen und 
Brücke zum positiv konnotierten Europa bzw. zum christlichen Westen. 
Die armenische Kirche ist nicht nur konservativ, sondern v.a. eine Kon-
stante der armenischen Kultur und somit ein Bollwerk der Identität, deren 
kleinste (aber stärkste) Einheit das tun ist. Selbst den ŗabiz und Oligar-
chen werden nicht nur negative Eigenschaften angelastet.  
 



307 

Dennoch verkörpern v.a. die ŗabiz und die Oligarchen die Gefahren des 
moralischen Zerfalls, dem alle Mächtigen verfallen können, sobald sie 
sich dem Kapitalismus, dem business, dem Geld und den Methoden des 
„wilden Ostens“ verschreiben.  
 
Dementsprechend kann man auch die im öffentlichen Raum aktiven 
(mächtigen) Gruppen klassifizieren, wobei eine klare Anordnung und 
Hierarchisierung allerdings schwerfällt. Daher an dieser Stelle nur ein 
Versuch:  
 

 
 
 

Darstellung V: Staffelung der mit soz. Gruppen verknüpften Werte im öffentlichen Raum  



308 

 

 
 
Tabelle 3: Beispiele und Gegenüberstellung von Schuld und Werten der sozialen Gruppen 
im öffentlichen Raum. 

 Öffentlich-
keit 
(ŗabiz) 

Staat/ 
aktuelle 
Regierung 

Sowjets Kirche Diaspora Oligarchen 

 
S 
c 
h 
u 
l 
d  

Ŗabizmus 
 
 
 
 
 
Passivität 
Zerstörung 
Schwäche 
 
Ruralisier-
ung 

Ŗabizmus 
business 
 
 
 
 
Passivität 
Zerstörung 
 
 
Ruralisier-
ung 

 
 
Kultur- 
imperialis-
mus 
Atheismus 
Passivität 
 

Ŗabizmus 
business 
 
 
 
 
 
Zerstörung 

Ŗabizmus 
business 
Kulturimp. 
 
 
 
 
Zerstörung 

Ŗabizmus 
business 
 
 
 
 
 
Zerstörung 
 
 
Ruralisier-
ung 

 
W
e 
r 
t 

Intelligenzia 
 
Tradition 
armen. 
Kultur 
Moral 
Christentum 
 
 
 
Fortschritt 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fortschritt 
Urbanisie-
rung 

Intelligenzia 
 
 
 
 
Moral 
 
 
Kollekti-
vismus 
Fortschritt 
Urbanisie-
rung 
Kraft 

Intelligenzia 
 
Tradition 
armen. 
Kultur 
Moral 
Christentum 
 
 
 
 
 
 
Kraft 

Intelligenzia 
 
Tradition 
armen. 
Kultur 
 
Christentum 
 
Solidarität 
 
Fortschritt 
 
 
Kraft 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kraft 



309 

5. Stadtgeschichte als Klassifikationssystem 
„Das, was den Menschen über den Zustand des Barbarentums erhebt, 
indem er bloß ein wirtschaftliches Wesen ist, das, was ihn befähigt, alle 
seine höheren Fähigkeiten, die im Barbarentum nur schlummern, zu ent-
wickeln, nämlich: gut und richtig zu leben statt nur zu leben, das war 
seine Teilnahme und Mitgliedschaft in einer Stadt“ (Aristoteles, zitiert 
nach Hotzan 1994: 25). 
 
Bisher war von einer starken Trennung vom „privaten“ und „öffentlichen 
Raum“ die Rede. Dabei ging es v.a. auch um die Bewertung der Räume 
als physische und soziale Kategorien, in denen sich Ideen und Werte 
spiegeln, die zueinander in Beziehung stehen, kontrastiert werden und so 
hierarchisch angeordnet sind.  
Doch wie an den bisherigen Beispielen deutlich wurde, sind weder physi-
sche und soziale Räume noch Werte unveränderlich. Oft entsteht eine 
Klassifikation und Bewertung überhaupt erst dadurch, dass man eine 
Entwicklung bemerkt und Vergangenheit und Gegenwart gegenüberge-
stellt. Besonders bei der Suche nach der Schuld und den Schuldigen ist 
dies ein übliches Verfahren. Der öffentliche Raum der Sowjetzeit und der 
öffentliche Raum der Gegenwart sind der gleiche physische Raum, in 
dem z.T. noch die gleichen Menschen mit ähnlichen Beziehungen leben. 
Doch der Raum hat sich dennoch verändert. Es wurden neue Gebäude 
gebaut, eine neue Generation ist herangewachsen, die sozialen Bezieh-
ungen und Hierarchien haben sich gewandelt und sogar die Werte werden 
umgedeutet oder anders betont.  
Diese dynamische Entwicklung wird in einer anderen Dimension klassi-
fiziert, in der Dimension der Zeit und Geschichte. Die Vergangenheit 
wird im Vergleich zur Gegenwart und die Gegenwart im Vergleich zur 
Vergangenheit beurteilt. Die Stadtgeschichte und die damit verbundene 
Nationalgeschichte stellen dabei die Kategorien und das Vokabular zur 
Verfügung, mit deren Hilfe alle urbanen Phänomene beschrieben, sortiert 
und beurteilt werden können.  
Dabei lösen sich, so meine These, Vokabular und Kategorien von der 
linearen Stadt- und Baugeschichte Jerewans ab und bilden ein unabhäng-



310 

iges Klassifikationssystem, das ein reines Werte- bzw. Bewertungssystem 
ist. So sagt man z.B., wenn eine neue Straße schlecht asphaltiert ist, 
„Hier sieht es aus wie im Mittelalter!“, während man ein altes Haus in 
anderen Kontexten als „modern“ und „europäisch“ lobt. Mit diesen Be-
griffen und Beschreibungen hängen ganze Assoziationsbündel zusam-
men, die Teil der Kategorisierung und Klassifizierung sind. 
 
Beginnen werde ich dieses Kapitel mit einer Einführung in die Bedeutung 
von Klassifikationssystemen in der Ethnologie. Dabei werde ich auf den 
Zusammenhang von Kategorien, sozialen Strukturen und Räumen einge-
hen. Anschließend werde ich verschiedene Kategorien vorstellen, die mir 
bei der Klassifikation sozialer Räume in Jerewan relevant erscheinen. Ich 
werde die mit den Kategorien verknüpften Assoziationen, d.h. den Inhalt 
der Kategorien, beschreiben, und aufzeigen, wie die einzelnen Kategorien 
zueinander in hierarchischen Beziehungen stehen, sowie einen Versuch 
wagen, diese Zuordnungen zu erklären. Da die Kategorien mit der Imagi-
nation verschiedener historischer Epochen zusammenhängen, werde ich 
die Bedeutung aufzeigen, die der Geschichte im armenischen Kontext im 
Allgemeinen zugewiesen wird. Ich werde zu erklären versuchen, wie 
Geschichte erinnert wird, welcher Wert ihr beigemessen wird und wie es 
aufgrund dieser indigenen Konzeption von Geschichte zu einer Kategori-
sierung und Bewertung historischer Epochen kam.  
 

5.1 Kategorisierungen und Klassifikationen 
„Überdies war ihm alles vorerst noch zu fremd, als daß er es hätte sehen 
können: man kann die Dinge erst mit den Augen erfassen, wenn man 
halbwegs weiß, was sie sind und was sie bedeuten“ (C. S. Lewis, Jenseits 
des schweigenden Sterns, 1958).  
 
Kategorisierungen und Klassifikationen sind in der modernen Ethnologie 
aus der Mode gekommen. Die Postmoderne verhält sich Systematisie-
rungsversuchen gegenüber oft misstrauisch. Die Ethnologen der Vergan-
genheit hätten zu sehr verallgemeinert, zu sehr abstrahiert, zu sehr die 
eigenen Theorien und Kategorien in den Mittelpunkt gestellt, dabei den 



311 

gesellschaftlichen Wandel nicht bedacht und das Feld zu stark beeinflusst 
und bestimmt – und darüber zu wenig reflektiert.  
Natürlich möchte man es heute besser machen. Jede generalisierende 
Aussage wird dementsprechend gemieden und als Ethnologe unserer 
Generation ist man um eine so genannte Polyphonie bemüht, bei der ge-
mäß den im Rahmen der Writing Culture Debatte erhobenen Forderungen 
(Clifford & Marcus 1986) verschiedene Stimmen „echter Menschen“ zu 
Wort kommen (Stellrecht 1993: 58-59; Pfeffer 2005: 95). Dennoch glau-
be ich, dass Verallgemeinerungen in der Wissenschaft unvermeidbar 
sind. Auch echte Menschen drücken sich in „Verallgemeinerungen“ aus, 
was ich nicht zuletzt während meiner Feldforschung an den sich wieder-
holenden Aussagen und Vorurteilen sowie anhand der immer gleichen 
Auswahl der Vergleiche, Metaphern und Begriffe meiner Informanten 
feststellen konnte.  
 
Verallgemeinerungen, sprich Kategorisierungen, sind in jeder menschli-
chen Gesellschaft notwendig, um sich in bestimmten Kontexten gegensei-
tig zu verstehen und um eine „gemeinsame Sprache“ zu entwickeln. Ich 
als Ethnologin musste die Sprache Jerewans erst lernen, musste, wie Be-
nedict es ausdrückt, erst „Hunderte von Einzelheiten zu einem Gesamt-
muster zusammenfügen“ (Benedict 2006: 20). Needham vergleicht den 
Forscher in dieser Situation mit einem von Geburt an Blinden, dem plötz-
lich das Augenlicht gegeben wird. Dieser naiv Sehende muss erst Ord-
nung in dem überwältigenden Chaos der neu erfahrenen Formen und 
Farben schaffen und muss unterscheiden und klassifizieren lernen, um 
das Gesehene zu verstehen, bzw. überhaupt erst sehen zu können (Need-
ham 1963: vii-viii).  
Das bedeutet nicht, dass der Forscher die Ordnung erschafft und nach 
eigenen Regeln klassifiziert. Er muss vielmehr die indigenen Kategorien 
und die Beziehungen zwischen den verschiedenen Kategorien erkennen, 
die in seinem Forschungsfeld bedeutsam sind, was nicht so einfach ist, da 
die Kategorien (und die Beziehungen zwischen ihnen) den sie tragenden 
Gesellschaftsmitgliedern nicht unbedingt bewusst sind und daher nicht 
als solche artikuliert werden.  
 



312 

In der Stanford Encyclopedia of Philosophy wird der Begriff der Katego-
rie ausgiebig erörtert. Hier heißt es in einem einleitenden Satz, ein Sys-
tem von Kategorien sei eine komplette Liste der Typen oder Gattungen 
auf oberster Ebene, die nach Aristoteles die Daseinsformen der obersten 
Instanz repräsentieren.1 Mit einer Liste von zehn Begriffen2 glaubte die-
ser, alle Fragen3 beantworten, jeden existierenden Gegenstand einordnen 
und die gesamte Realität erfassen zu können (s. Allen 2000: 94-95).  
Die Nachfolger von Aristoteles waren weniger optimistisch, was die Be-
nennung der Grundkategorien des Daseins und einer äußeren Wirklich-
keit betraf. Sie beschäftigten sich stattdessen mit der Erklärung jener 
Kategorien, die unsere spezifischen Gedanken- und Begriffs-Systeme 
ausmachen. Für Kant z.B. sind Kategorien nicht mehr die Grundeinheiten 
einer äußeren Realität, sondern „Verstandesbegriffe“, die zwar für die 
Vorstellung von allen Dingen notwendig, aber nur Werkzeuge des Urtei-
lens und Wahrnehmens sind. In der Kritik der reinen Vernunft (Kant 
1781) leitet Kant diese Kategorien von den Urteilsfunktionen4 ab, die 
jedem Menschen a priori – sozusagen als natürliche geistige Eigenschaft 
– zur Verfügung stehen.  
Die französischen Soziologen Durkheim und Mauss gehen noch einen 
Schritt weiter und übertragen das Problem des Kategorisierens und Klas-
sifizierens von der Philosophie in die Soziologie. In ihrem Werk Primiti-
ve Classification (Durkheim & Mauss 1963/1903) kritisieren sie beide 
Ansätze, bei denen von einer äußeren Realität (Aristoteles) oder einer 
inneren, individuell angeborenen Fähigkeit (Kant) des Klassifizierens, 
d.h. des Identifizierens und Hierarchisierens von Kategorien ausgegangen 
wird (Durkheim & Mauss 1963/1903: 4). Sie beginnen stattdessen ihre 
Überlegungen mit folgender Annahme und Fragestellung:  
 

                                                      
1Thomasson, Amie, "Categories", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 
2012 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL: http://plato.stanford.edu/archives/sum2012/-
entries/categories/ (06.11.2012). 
2Substanz, Qualität, Qualitatives, Relation, Ort, Zeit, Lage, Haben, Tun, Erleiden.  
3Was ist etwas? Wie viel/ groß ist etwas? Wie ist etwas beschaffen? In welcher Beziehung 
steht etwas zu etwas? Wo ist etwas? Wann ist etwas? In welcher Position ist etwas? Was 
hat etwas? Was tut etwas? 
4Quantität, Qualität, Relation und Modalität. 

http://plato.stanford.edu/
http://de.wikipedia.org/wiki/Quantit%C3%A4t
http://de.wikipedia.org/wiki/Qualit%C3%A4t
http://de.wikipedia.org/wiki/Relation
http://de.wikipedia.org/wiki/Modalit%C3%A4t_(Philosophie)


313 

„To classify is not only to form groups: it means arranging these groups 
according to particular relations. We imagine them as co-ordinated, or 
subordinate one to the other, we say that some (the species) are included 
in others (the genera), that the former are subsumed under the latter. 
There are some which are dominant, others which are dominated, still 
others which are independent of each other. Every classification implies 
a hierarchical order for which neither the tangible world nor our mind 
gives us the model. We therefore have reason to ask where it was found” 
(Durkheim & Mauss 1963/1903:8). 
 
An drei Beispielen, a) an den damals als primitiv und ursprünglich gel-
tenden Stämmen Australiens, b) an den in Pueblos lebenden Zuñi- und 
Sioux-Indianern Nordamerikas und c) am astronomisch-astrologischen 
System Chinas zeigen Durkheim und Mauss, dass sich die indigenen 
Kategorien und die hierarchischen Anordnungen von Über- und Unterka-
tegorien aus dem sozialen Aufbau der Gesellschaft heraus erklären las-
sen.  
In Australien z.B. bilden die mit Totem-Tieren in Verbindung gebrachten 
Klane die Kategorien, in denen das Universum vorgestellt wird: Pflanzen, 
Tiere, Farben und Gestirne werden entsprechend gruppiert, den Klans 
zugeordnet und zueinander in Beziehung gesetzt sowie mit bestimmten 
Tabu-Regeln belegt (Durkheim & Mauss 1963/1903: 27-41). 
Ähnlich verhält es sich bei den Zuñi- und Sioux, bei denen der räumliche 
Aspekt des Klassifizierens hervortritt, jedoch wiederum auf der sozialen 
Struktur beruht. So werden die Pueblos der Indianer nach festen Mustern 
strukturiert, indem bestimmte Klans mit bestimmten Räumen (Himmels-
richtungen) gleichgesetzt werden, mit denen man sie identifiziert, also in 
eine Kategorie stellt (Durkheim & Mauss 1963/1903: 42-66).  
Auch in China spielen, laut Durkheim und Mauss, räumliche Kategorien 
eine Rolle. Bestimmte Punkte des Kompasses werden hier mit Jahren, 
Jahreszeiten, Wochen, Tagen und Stunden, also mit zeitlichen Begriffen 
assoziiert, denen man dann wiederum Farben, Tiere, Elemente und Kräfte 
zuordnet. Obwohl an diesem letzten Beispiel der Ursprung der Klassifi-
kation in einem Klansystem nicht mehr offensichtlich wird, weisen Hei-
ratsregeln, die Ehen zwischen Partnern mit nichtkompatiblen Geburtsda-



314 

ten verbieten, so die Autoren, in eine ähnliche Richtung (Durkheim & 
Mauss 1963 [1903]: 67-80).  
Für Durkheim und Mauss handelt es sich hierbei nicht um zufällige Über-
einstimmungen von sozialer und logischer Ordnung (Durkheim & Mauss 
1963 [1903]: 41). Für sie ergibt sich aus den genannten Beispielen die 
These, dass soziale Kategorien die Basis aller Kategoriebildungen sind, 
die bis heute, auch versteckt, fortwirken:  
 
„The first logical categories were social categories; the first classes of 
things were classes of men, into which these things were integrated. It 
was because men were grouped, and thought of themselves in the form of 
groups, that in their ideas they grouped other things [...] Moieties were 
the first genera; clans the first species. Things were thought to be integral 
parts of society, and it was their place in society which determined their 
place in nature. [...] Thus logical hierarchy is only another aspect of 
social hierarchy [...]” (Durkheim & Mauss 1963/1903: 82-84). 
 
Die Annahme, alle Kategorien ließen sich auf moieties oder Klan-
strukturen zurückführen, sowie das methodische Vorgehen Durkheims 
und Mauss' wurden stark kritisiert, allen voran von Needham (Needham 
1963: vii-xlviii), der Primitive Classification ins Englische übersetzte. 
Die besondere Bedeutung des Werkes läge seiner Meinung nach, trotz 
aller Mängel (Needham 1963: vii-xlviii), in der Einführung der „Katego-
rie“ als analytischen Begriff in die Soziologie und damit in die Ethnolo-
gie (Needham 1963: xl). Dies habe, so Needham, allein die Rezeption 
gezeigt, die der Aufsatz direkt oder indirekt im Fach erfahren habe.5  
Wie Nick J. Allen, ein Schüler Needhams, halte ich das Urteil Needhams 
für zu streng (s. Allen 2000: 39-60).  

                                                      
5Hier werden zuerst Lévi-Strauss und Hertz sowie die niederländische Schule mit van Os-
senbruggen, Josselin de Jong und Rasser genannt. V.a. in der Verwandtschaftsethnologie 
spielten Klassifikationssysteme von je her eine bedeutende Rolle (Kroeber, Hocart). Des 
Weiteren werden von Needham Dumézil und Bosch erwähnt, die sich mit sozialen, religi-
ösen und kosmologischen Kategorien der Indo-Europäer oder indischen Gesellschaft 
auseinandersetzten (Needham 1963: xxx-xxxvi).  



315 

Für mich haben sich aus der Lektüre von Primitive Classification folgen-
de für meine Arbeit grundlegende Denkanstöße und Definitionen erge-
ben:  
 
a) Kategorien und Klassifikationssysteme sind selten universal und für 

die gesamte Menschheit gültig. Sie sind jedoch unbedingt überindivi-
duell, meist kulturspezifisch und häufig sogar kulturbezeichnend 
(vgl. Lévi-Strauss 1972).  

b) Sie hängen mit spezifischen sozialen Strukturen und der Wahrneh-
mung dieser Strukturen zusammen. 

c) Diese sozialen Strukturen sind fast immer mit Räumen verknüpft, die 
den sozialen Kategorien zugeordnet werden und dabei wiederum ei-
gene räumliche Kategorien und Klassifikationssysteme bilden. Dies 
wurde bereits in den vorangehenden Kapiteln gezeigt. 

d) Neben sozialen und räumlichen Kategorien existieren weitere Kate-
gorien und damit weitere Klassifikationssysteme, wie z.B. das zeitli-
che Klassifikationssystem Chinas. Kategorien und Klassifikationssys-
teme stehen dabei zueinander in Beziehung und bilden zusammen ein 
übergeordnetes Gesamtsystem. 

 
Dass Kategorien und ihre Hierarchisierung in Klassifikationssystemen 
auch etwas mit „Urteilen“ im Sinne Kants zu tun haben, scheint – v.a. im 
urbanen Kontext Jerewans – offensichtlich, nur dass, so die neue Er-
kenntnis: 
 
e) Die „Urteilsfunktion“ nicht auf das Individuum reduziert werden 

darf, sondern auf gesellschaftliche Werte und Normen zurückgeführt 
werden muss. 

 
Die Stanford Encyclopedia of Philosophy weist auf die Schwierigkeiten 
und Fragen hin, die sich unweigerlich bei der Suche nach jeder Art von 
grundlegenden Kategorien ergeben. Diese Fragen sind auch für den 
ethnologischen Kontext relevant: Welche (indigenen) Kategorien gibt es? 
Wie viele Kategorien gibt es? Wie sind diese Kategorien ausgefüllt? Gibt 
es eine übergeordnete Kategorie, in der andere Kategorien subsummiert 



316 

werden? Und kann man nur ein einziges oder mehrere Dimensionen eines 
Klassifikationssystems unterscheiden?6  
Hinzufügen möchte ich das Problem der Methode: Wie findet und er-
kennt man Kategorien? Sind sie allgemein gültig? Und wenn nicht, für 
wen gelten sie?  
Zu all diesen Fragen gibt es keine eindeutigen Antworten, weswegen ich 
letztlich das manchmal widersprüchliche Feldmaterial in den Vorder-
grund gestellt habe und stellen möchte.  
 
Ein Klassifikationssystem, das mir im städtischen Kontext Jerewans be-
sonders wichtig erscheint, basiert, wie schon erwähnt, auf der Geschichte 
der Stadt. Die Kategorien, mit denen urbane Phänomene beschrieben, 
eingeordnet und bewertet werden, entsprechen, so meine Beobachtungen, 
der Vorstellung von bestimmten Epochen.  
Diese Epochen sind zwar in der Geschichte chronologisch angeordnet, 
verselbständigen sich jedoch als Kategorien, mit denen man Räume, Ar-
chitekturen, die urbane Öffentlichkeit, einzelne Häuser, Menschen und 
soziale Gruppen und mit diesen verknüpfte Werte in einem hierarchi-
schen System klassifiziert.  
Die Kategorien sind dabei nicht scharf umrissen, doch kann man, meiner 
Meinung nach, eine Einteilung vornehmen, in der das „orientalische Mit-
telalter“, die „russische Zarenzeit“, die „Sowjetzeit“, die „europäische 
Moderne“ und die „Armenischen Blütezeiten“ die Grundkategorien dar-
stellen, die ich nun im Einzelnen vorstellen möchte. 
 

                                                      
6Thomasson, Amie, "Categories", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 
2012 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL: http://plato.stanford.edu/archives/sum2012/-
entries/categories/ (06.11.2012). 



317 

5.2 Die Kategorie „Orientalisches Mittelalter“  
„Es hängt also gewissermaßen von ihrem Verhalten ab, meine Kinder, ob 
unsere Stadt zum fortschrittlichen Europa oder zum rückständigen Euro-
pa gehören soll“ (Kurban Said, Ali und Nino, 2000 [1937]: 5) 
 
Bei einem Fackelmarsch anlässlich des Genozid-Gedenktages hörte ich 
zufällig, wie sich ein paar junge Männer aus der urbanen Mittelschicht 
über ein paar andere, offenbar aus der ländlichen Unterschicht stammen-
de Männer unterhielten. Sie scherzten über das dunkle Aussehen7 der 
Jungen und verglichen sie mit „Tadschiken“, was sicherlich nicht als 
Kompliment gemeint war.  
„Die reinsten Asiaten“, schimpft der alte Nikita in Tolstois Herr und 
Knecht (Tolstoi 1986 [1895]) und spricht dabei über russische Bauern, 
die ein Pferd quälen und somit ein wildes, grausames und schlechtes Be-
nehmen an den Tag legen. Mit ähnlicher Bedeutung wird der Ausdruck 
„asiatisch“ auch in Armenien verwendet. Das Dunkle, Ländliche, Wilde 
und Unzivilisierte, das mitunter auch der beschriebene ŗabiz verkörpert, 
wird hier mit dem „Orientalischen“ und „Asiatischen“ gleichgesetzt, wo-
bei zwischen dem „Orientalischen“, „Asiatischen“ und „Zentralasiati-
schen“8 kaum unterschieden wird.  
 

                                                      
7Die Hautfarbe spielt bei der Kategorisierung und Zuordnung in Armenien eine Rolle. 
Personen vom Lande sind gewöhnlich, allein aufgrund der Umweltbedingungen, dunkler. 
Helle Menschen werden also, so berichtet z.B. der 25-jährige Hakob, auf dem Land sehr 
schnell als Städter erkannt. Dies führe häufig zu Prügeleien. Mit „dunkel“ muss jedoch 
nicht nur die Hautfarbe gemeint sein. Oft wird damit auch der bei den ŗabiz und der Land-
jugend populäre Kleidungsstil beschrieben. Physische Eigenschaften werden also zu Un-
terscheidungsmerkmalen gemacht, mit denen man auch Charaktereigenschaften verbindet. 
Diese z.T. konstruierten und vorgestellten Unterschiede, die Malkki in den so genannten 
„body maps“ zusammenfasst, teilen die Personen in soziale Kategorien ein bzw. werden 
zu den Merkmalen dieser Kategorie gemacht (Malkki 1995:79-80). 
8Aus Sowjetzeiten kennt man v.a. Zentralasiaten und sibirische Gruppen, die man auch 
heute noch als „primitiv“ einstuft. Iraner, so berichtete man mir, könne man im Spott auch 
als „Pakistanis“ bezeichnen, was jedoch nicht das Ende des Spektrums darstellt. Erst die 
Einstufung als „Türke“ gilt offenbar als beleidigend, wobei es sich um eine Art Formel 
handelt, bei der es keine Rolle spielt, welche Einstellung man wirklich persönlich zu Tür-
ken hat. 



318 

Man nimmt so eine Zuordnung vor, die eine Aussage zum Grad der 
„Zivilisiertheit“ einer Person oder Sache beinhaltet.  
Interessant ist, dass sich im Allgemeinen die armenischen Frauen als 
„zivilisierter“ und „fortschrittlicher“, d.h. im Vergleich zu ihren Männern 
als „moderner“ und „europäischer“ einstufen. Dies kommt in dem immer 
wieder wiederholten Ausruf „Unsere Männer sind Asiaten!“ zum Aus-
druck. Mit dieser Aussage spielen Armenierinnen auf das „despotische“ 
Verhalten der armenischen Männer an und beklagen sich über die in ihren 
Augen überkommenen Geschlechterrollen und Unterdrückung. 
 
Das Orientalische wird mit der mittelalterlichen Vergangenheit Jerewans 
assoziiert. Von diesem mittelalterlichen, orientalisch-asiatischen Jerewan 
hat man eine bestimmte Vorstellung: Es war dörflich und schmutzig und 
die Häuser und Straßen chaotisch angeordnet und aus Lehm gebaut. In 
der „Stadt der Gärten“, die auch ein romantisches Image hat, gab es Ba-
zare, Karawansereien, einige Moscheen und eine gemischte Bevölkerung. 
Sie war von orientalischen und islamischen Einflüssen geprägt, die heute 
als feindliche Einflüsse gelten, da sie v.a. den Türken und Aserbaidscha-
nern zugeschrieben werden.  
 
Heute gilt fast alles, was in die Kategorie „orientalisches Mittelalter“ 
fällt, als rückständig, primitiv und schlecht. Wie man bereits oben sehen 
konnte, bedient man sich bei Schuldzuweisungen dem Vokabular dieser 
Kategorie. Schlechte Straßen und korrupte Netzwerke werden als „mittel-
alterlich“ bezeichnet, die Sowjets oder die neuen Eliten mit „orientali-
schen Despoten“ verglichen, Abrissmaßnahmen als „kultureller Genozid“ 
bezeichnet, also mit einem Begriff, den man mit „Türken“ verbindet, die 
Verwahrlosung der Stadt, der business und die neuen Märkte als bazar 
verhöhnt und die ŗabiz, die jungen Männer und Neureichen, als „dörf-
lich“, „traditionell“, „rückschrittlich“ und „primitiv“ gebrandmarkt. 
Gründe für solche verurteilende Klassifizierungen können Auftreten, 
Benehmen, Kleidung und Hautfarbe sein. Auch Antiästhetik in den Be-
reichen Kunst, Architektur und Musik sowie schlechter Geruch fallen in 
diese Kategorie, genauso wie Brutalität, schlechter Geschmack, geringe 
Bildung und ländliche Lebensart, die erst – so glaubt die (alte) Intel-



319 

ligenzia – nach mehreren Generationen städtischen Lebens und urbaner 
Sozialisation abgelegt werden könne (vgl. Antonyan 2012: 83).  
Von der Intelligenzia, dem Bildungsbürgertum, wird oft eine Renaissance 
des „orientalischen Mittelalters“ – z.B. durch eine Ruralisierung des Ur-
banen (s.o.) – befürchtet. Allerdings ist es – wie immer – vom Kontext 
abhängig, wie „Orientalisches“ und v.a. ob etwas als „orientalisch“ be-
wertet wird. Wie schon das Beispiel der ŗabiz gezeigt hat, gibt es immer 
zwei Seiten einer Medaille, und welche Seite sichtbar ist, liegt auch im 
Auge des Betrachters.  
Insbesondere im Konflikt um den Städtebau und die Entwicklung des 
urbanen Lebens wird das deutlich. Sevada, der junge Architekt, empfin-
det das „orientalisch-asiatische“ Jerewan als natürlichen Organismus und 
hält dagegen den sowjetischen Städtebau für eine Zwangsjacke, die die 
„echte Stadt“ maskiere:  
 
„Wir haben zwei Jerewans. Wenn du z.B. auf der Nalbandjan(-Straße) 
gehst, dann wirst du dort gut aussehende, klassische Gebäude sehen. Sie 
stehen in einer Linie und auf beiden Seiten der Straße. Wenn du aber in 
die Hinterhöfe gehst, dann gibt es da eine ganz andere Stadt. D.h., wir 
haben eine echte Stadt, die von einer offiziellen Stadt maskiert wird. Je-
rewan trägt eine Maske. Innen, in den Hinterhöfen, wo die Menschen in 
Wahrheit leben, gibt es eine komplett andere Umgebung. Eine sehr kran-
ke Umgebung. Ich meine nicht gesund, denn diese Umgebung hatte keine 
Chance zu wachsen, sich selbst zu kurieren, denn wir haben sie sofort 
maskiert. Sogar heute machen sie das“. 
 
Sevada bewertet also das „Chaotische“ als natürlich und positiv. Damit 
weicht seine Einschätzung der aktuellen Lage von der Einstellung der 
Mehrheit ab.  
 
Viele meiner Informanten befürchteten, wie schon die Schuldzuweisun-
gen, die im vorangehenden Teil der Arbeit beschrieben wurden, gezeigt 
haben, eine Ruralisierung des urbanen Raums durch Zerfall und „Dorfka-
pitalismus“. Die Ruralisierung betrachten sie als eine Rückentwicklung, 
die sie in den Begriffen der Kategorie „orientalisches Mittelalter“ be-
schreiben. „Jerewan ist ein Dorf“ waren die ersten Worte, die ich über 



320 

Jerewan von der armenischen Diaspora auf der Krim zu hören bekam. So 
wird Jerewan der Status einer Stadt und ein hoher Stellenwert im urbanen 
Klassifikationssystem abgesprochen.  
Auch in Jerewan selbst hört man diesen Satz häufig, mit dem in verschie-
denen Kontexten verschiedene Aspekte als unterentwickelt kritisiert wer-
den. V.a. die alte Stadtbevölkerung beklagt einen Niedergang, der aus 
ihren Augen das aktuelle Leben charakterisiert. Satenik, 38 Jahre alt, Do-
zentin an der Universität, erklärt, dass man nicht unbedingt den Sowjets 
nachtrauere:  
 
„Wenn wir von den guten alten Zeiten sprechen, dann meinen wir damit 
nicht die Sowjetunion, sondern diese Sachen, die damals viel bequemer 
waren. In manchen Ländern bekommen sie erst jetzt die Post, weil sie 
jetzt entwickelt sind. Bei uns gab es das schon damals und heute gibt es 
das nicht mehr.“  
 
Solche Indizien verweisen, so glauben die Menschen, auf Rückschritt 
statt Fortschritt.  
Die Unabhängigkeit brachte, wie schon erläutert, viele Veränderungen. 
Neben dem Wegfall aller sozialen Leistungen und der Auflösung des 
staatlichen Sicherheitsnetzes waren die Arbeitslosigkeit und schlechte 
Bezahlung das größte Problem. Viele qualifizierte Fachkräfte wurden 
dadurch in die Migration getrieben. Oft hört man, dass es in Jerewan 
keinen echten Jerewaner mehr gäbe. Die Leute aus den Dörfern und von 
den Bergen, so bedauert die urbane Mittelschicht, hätten die Stadt über-
nommen. Die Hauptstadt sei deswegen zu einem Schauplatz dörflichen, 
mittelalterlichen Lebens geworden. „Diese Leute aus den Bergen verste-
hen nicht, dass sie in einer Stadt nicht auf den Boden spucken und den 
Müll nicht auf die Straße werfen können“, ist ein Satz, den ich nicht nur 
einmal hörte. Eine Deutschlehrerin von 60 Jahren erklärte mir die Situati-
on in einem Interview: 
 
L: „Die Stadt leidet darunter, denn die Stadt verliert dadurch ihr eigenes 
Gesicht […] Ich denke, jeder soll in seinem Heimatdorf oder in seiner 
Heimatstadt leben.“ 
Ich: „Also nicht umziehen?“ 



321 

L: „Ja.“ 
Ich: „Und wie meinen Sie, dass sich das Gesicht von Jerewan verändert 
hat? Also, es gibt neue Häuser. Gibt es noch andere Dinge, die sich ver-
ändert haben?“  
L: „Natürlich, mit den Leuten verändert sich sehr viel.“ 
Ich: „In welchem Sinne?“ 
L: „In welchem Sinne? Nun, z.B.… Die Könige leben in einem Palast, 
ja?“ 
Ich: „Ja?“ 
L: „Die Bürger wohnen in Wohnungen… und Landwirte sollen auf dem 
Lande leben. […] Das ist meine Meinung.“ [...] und außerdem die Spra-
che.“ 
Ich: „Die Sprache?“ 
L: „Die Sprache. Ja. Heutzutage gibt es nicht sehr viele Leute, die litera-
risch sprechen. Das gefällt mir nicht. Alle Dialekte und so weiter. Das 
schadet dem Antlitz der Stadt.“ 
 
In vielen Gesprächen dieser Art wird deutlich, dass durch die ländliche 
Bevölkerung ein Abdriften in die „Kulturlosigkeit“ auf allen Ebenen be-
fürchtet wird. Dafür gibt es, laut meinen Informanten, viele Hinweise, 
z.B. das dickaufgetragene Makeup der Mädchen, die Sprache, das Ver-
halten der jungen Männer und der Eliten, die wachsende Verschmutzung 
der Stadt sowie die bereits ausführlich diskutierten Veränderungen im 
Städtebau.  
Die Angst vor einer Ruralisierung wird in der Literatur auch für andere 
postsowjetische Republiken in Zentralasien und im Kaukasus beschrie-
ben, so etwa von Alexander und Buchli:  
 
„[…]a fear that the road to progress, and the utopian bright future as 
promised and defined by Soviet development, is now not only impossible, 
but in fact likely reversed. Urbanity, in many cases, seems to be giving 
way to ‘pre-modern’ forms of living and sociality” (Alexander & Buchli 
2007: 30). 
 
Diese Angst scheint also keine „armenische“ zu sein. Meine Freundin 
Meri vertraut mir lachend an: 



322 

„Früher sagte man, wenn man so jemanden traf, der kommt aus ‚Errord 
Mas‘ – und heute habe ich den Eindruck, dass alle diese Menschen aus 
‚Errord Mas‘ kommen“. 
 
Interessant ist, dass man das Auftreten des Proletariats heute also gele-
gentlich mit dem der Landbevölkerung gleichsetzt. Vartan bemängelt in 
einem ähnlichen Zusammenhang, „dass der Eindruck entsteht, das sei 
nicht das Zentrum der Stadt Jerewan, sondern irgendein Dorf – ich weiß 
nicht – irgendwo am Arsch der Welt.“ Sevada behauptet das Gegenteil: 
 
„Ich glaube nicht, dass das [die Ruralisierung] passiert. Jerewan ist 
dabei, ein sehr kosmopolitischer Ort zu werden. Kosmopolitisch zu wer-
den ist etwas anderes als ein Dorf zu werden. Was sie sagen, ist, dass all 
diese ungebildeten Leute nach Jerewan kommen, all diese Dörfler […] 
nun, du weißt, um ihr Zeug zu verkaufen usw. […] und ja, in dieser Zeit 
des Wandels passieren viele Dinge. Verschiedenes kommt, was wir nicht 
mögen. Aber verschiedene Menschen in einer Stadt zu haben hilft ihr, ein 
kosmopolitischer Ort zu werden. Warst du jemals in New York? Ja! Ist 
das ein Dorf? Nein! Man kann New York kein Dorf nennen! Wie viele 
Bettler hast du auf den Straßen gesehen?! Ungebildete Menschen? Viele! 
Millionen! Leute, die Bücher und Krempel an der Ecke der 5th Avenue 
verkaufen! Aber man kann New York deswegen nicht ein Dorf nennen.“ 
 
Wie auch immer man die gegenwärtige Entwicklung auslegt, die Katego-
rie „orientalisches Mittelalter“ wird fast immer zur Klassifikation und 
Beschreibung negativer Tatbestände herangezogen.  
Aus der Innensicht des tun verwendet man diese Kategorie zur Beschrei-
bung des Zerfalls und der neuen Entwicklungen, zu der auch die neuen 
Großbauprojekte gehören. So werden auch Glasfassaden als Ergebnis des 
Dorf-Kapitalismus eingestuft, der als primitiv, hinterwäldlerisch und 
rückschrittlich bezeichnet wird.  
Die neuen Eliten verwenden die Kategorie „orientalisches Mittelalter“ in 
anderen Kontexten, z.B. zur Charakterisierung „sowjetischer Verhältnis-
se“ oder als Rechtfertigung für den Abriss alter Gebäude.  
Unter der Kategorie „orientalisches Mittelalter“ wird folglich aus ver-
schiedenen Perspektiven subsummiert, was als rückschrittlich, primitiv, 



323 

roh, orientalisch, islamisch und dörflich gilt, sowie alles, was damit 
assoziierbar ist. Sevada, der in Teheran aufgewachsen ist und im Gegen-
satz zur Mehrheit der Jerewaner den „echten“ (auch heute noch islamisch 
geprägten) Orient kennt, bildet eine Ausnahme, wenn er sich dieser Kate-
gorie im positiven Sinne bedient. 
 

5.3 Die Kategorien „Russische Zarenzeit“ und 
„Sowjetzeit“  

„Tote und Lebende, Vergangenheit und Gegenwart sind zu einem schwir-
renden Reigen verbunden, unmerklich gehen sie ineinander über und 
bestimmen schicksalhaft die Taten und Gedanken der Kreatur“ (Kurban 
Said, Das Mädchen vom Goldenen Horn, 1975: 139).  
 
Die Kategorien „Russische Zarenzeit“ und „Sowjetzeit“ stehen, wie 
schon deutlich wurde, für vieles. Als Kategorien, die auf der Stadtge-
schichte basieren, werden sie sofort mit den Begriffen „Urbanisierung“, 
„Industrialisierung“, „Modernisierung“, „Bildung“ und „Kultiviertheit“ 
gleichgesetzt, wobei dies noch mehr für die Sowjet- als für die russische 
Zarenzeit gilt.  
Allerdings kommt es auch hier wieder darauf an, wer die Kategorien in 
welcher Situation einsetzt. „Russisch“ und „sowjetisch“ bedeutet auch 
„kolonial“ und „fremdbeherrscht“. „Das ist sowjetisch“, klingt deswe-
gen, etwa aus dem Munde der Diaspora, der Jugend und der Intellektuel-
len, aus oben bereits genannten Gründen in vielen Kontexten als Spott. 
Gleichzeitig verbinden viele Hajastantsiner mit der Sowjetzeit nostalgi-
sche Erinnerungen an eine Aufbruchsstimmung und die Entstehung der 
Stadt. Der urbane Sowjetmensch hatte einen guten Lebensstandard, der 
sich deutlich vom beschwerlichen Leben auf dem Land abhob.  
 
Im Kommunistischen Manifest beschreiben Marx und Engels die Stadt als 
rettende Alternative zur „Idiotie des Landlebens“ (Marx & Engels 2003; 
vgl. Alexander & Buchli 2007: 8). Der Stadtmensch war versorgt und von 
repräsentativer Architektur und beeindruckenden Denkmälern umgeben. 
Fast alle Jerewaner genossen eine gute Ausbildung und Bildung und 



324 

konnten für wenig Geld das kulturelle Angebot der Stadt nutzen, d.h. in 
die Oper, ins Theater, ins Kino, in die Philharmonie oder ins Museum 
gehen. Freizeitparks, botanische Gärten, Grünanlagen, Schwimmbäder, 
Sportplätze, Bibliotheken und vieles mehr sorgten für das Vergnügen und 
die Unterhaltung der „zivilisierten“ Einwohner.  
Die Stadt war der Ort der Intelligenzia, der kulturnost und der kultivierten 
Mittelschicht, die sich selbst mit Stolz „urban“ nannte. Diese Mittel-
schicht war in gewisser Weise russifiziert:   
 
“Russification had in fact become an important marker of the ur-
ban/rural divide, a high degree of russification distinguishing the elite. 
This reflected the increasing importance of education in elite recruitment 
and the higher standards of the Russian language sector of education” 
(Heyat 2002: 9). 
 
Aber was für manche die guten alten Zeiten sind, ist für andere der Quell 
allen Übels. So sieht es auch Sevada, der an den Grundfesten der sowjeti-
schen Ideale und den Repräsentanten der kulturnost rüttelt. Er sieht im 
Generalplan Tamanyans einen Unterdrückungsapparat und kann nicht 
verstehen, dass man noch heute an ihm festhält: 
 
„Ich wäre fast von der Uni geflogen, weil ich etwas gegen Tamanyan 
gesagt habe, als ich eines meiner Projekte verteidigte. Ich habe gesagt, 
dass alle Probleme von Tamanyans Plan kommen und sie wollten mich 
exmatrikulieren. Das ist so – ich weiß nicht – wie wenn man etwas 
Schlechtes über den Katholikos sagen würde […] oder gegen den Papst. 
Er war nur ein Architekt. Wie wir. Sogar kein besonders guter […] Und 
das Lustige ist, dass wir jemanden wie Tamanyan in jedem Gebiet der 
armenischen Kultur haben. Wir haben Sarjan, den Maler, den Gott der 
armenischen Malerei, wir haben Aram Chatschaturian, den Gott der 
armenischen Musik – in der letztlich überhaupt nichts armenisch ist! Das 
ist alles russisch! –und wir haben, ich weiß nicht, Tumanjan, den Gott 
der armenischen Literatur. Da darf man nichts Schlechtes sagen. Die 
würden dich deswegen vor Gericht bringen. Ich denke, das liegt in der 
armenischen Natur. Du brauchst jemanden über dir, zu dem du auf-
schauen kannst. Wir können nichts alleine machen“. 



325 

Die bereits erwähnte Architektin Tarkhanyan repräsentiert im Gegensatz 
zu Sevada eine von der breiten Öffentlichkeit sehr viel stärker geteilte 
Einstellung zum Werk Tamanyans. Ich möchte Tamanyan und sein Werk 
– an diese Stelle – u.a. als Symbol des sowjetischen Städtebaus und des 
urbanen Lebens interpretieren, was ihn auch zu einem Repräsentanten der 
Kategorien „russische Zarenzeit“ und v.a. „Sowjetzeit“ macht: 
 
„In der Zeit, in der Tamanyan nach Jerewan kam, um [die Stadt] zu pla-
nen, war Jerewan sehr sehr klein, sehr provinziell. [...] und vergessen Sie 
nicht, dass Tamanyan lange Jahre der Kurator und Hauptberater des 
russischen Zaren war. D.h., dass die Eremitage die letzten Jahre vor der 
Revolution, zur Zeit der Aufstände, von Tamanyan beaufsichtigt wurde. 
[…] D.h., dass Tamanyan in Leningrad und Moskau gelebt hat. Er kann-
te den Stil der europäischen Städte. Er war ein sehr gebildeter Mensch. 
Er konnte acht Sprachen. [...] Als er den neuen Plan auf den alten Plan 
aufsetzte, stand er vor einer Wahl: Sollte er all die alten Häuser erhalten, 
sollte er dieses alte, provinzielle Stadtbild für das Volk, das gerade seine 
Unabhängigkeit erlangt hatte, erhalten, oder sollte er eine neue Stadt 
schaffen, die man eine Hauptstadt nennen, in der sich der Mensch erha-
ben fühlen konnte? [...] Und tatsächlich fällte er eine sehr wichtige Ent-
scheidung und diese Entscheidung fiel in die Sowjetzeit. Gleichzeitig 
brachte er der Sowjetmacht das Verständnis bei, wie die Stadt der Zu-
kunft aussehen sollte. Und da in Armenien in der Sowjetzeit alle begeis-
tert waren, dass sie eine neue Stadt und einen neuen Staat erhalten soll-
ten, sind sie alle Tamanyan gefolgt, waren von ihm begeistert. Jeder war 
von seinem Plan begeistert und aufgeregt von seinen Gedanken“.  
 
Tarkhanyans Beschreibung des Architekten ist typisch. Für viele Jere-
waner entspricht der Stadtvater als „Personifikation abstrakter Qualitä-
ten“ (Malkki: 1995: 54) dem russisch-sowjetischen Ideal vom „Held der 
Arbeit“, der sich als Krönung der Evolution und „letzter Held der Ge-
schichte“ für das Proletariat opferte – und nicht nur seine Arbeit verrich-
tete, sondern auch Sport trieb, ins Theater ging, Bücher las und nach Bil-
dung strebte (vgl. Sartorti 2002: 35-44).  



326 

Urbanität, Fortschritt, Modernität, Bildung, Kultiviertheit, Arbeit und 
Opferwille im Dienste der Gemeinschaft und des Kollektivs waren die 
Ideale der Zeit und wurden/ werden alle von Tamanyan verkörpert.  
Bis heute hält die urbane Mittelschicht an diesen Idealen und Werten fest, 
auch wenn sie modifiziert und den neuen Zeiten angepasst werden muss-
ten. Bis heute spricht man mit Wohlwollen von „fortschrittlichen“ und 
„modernen“ Gebäuden, auch wenn diese schon älter sind, weil „fort-
schrittlich“ und „modern“ genauso wie „urban“ Synonyme für „gut“, 
„schön“ und „richtig“ sind. Menschen, die positiv eingeschätzt werden, 
werden entsprechend als „gebildet“, „arbeitsam“, „sozial“, „urban“ und 
v.a. „kultiviert“ charakterisiert.  
Das Problem der heutigen Gesellschaft ist, nach Einschätzung des Ein-
zelnen aus der Innensicht des tun, dass sie eben nicht „urban“ ist und 
somit nicht den genannten Eigenschaften entspricht.  
Viele Menschen messen also nach wie vor die aktuellen Gegebenheiten 
an den Werten der Kategorien „russische Zarenzeit“ und „Sowjetzeit“, 
auch wenn nicht immer die Begriffe „russisch“ oder „sowjetisch“ fallen. 
(Wenn sie doch fallen, so werden sie oft von Leuten gebraucht, die sie in 
einem negativen Sinne verwenden, als Synonyme für koloniale Unterdrü-
ckung und ihre Folgen.) Wie bei der Kategorie „orientalisches Mittelal-
ter“ handelt es sich bei den Kategorien „russische Zarenzeit“ und „Sow-
jetzeit“ also um Kategorien, die unabhängig von ihrer zeitlichen Gebun-
denheit zur Bewertung, als Synonyme für bestimmte Eigenschaften und 
Werte, herangezogen werden. 
 

5.4 Die Kategorie „Europäische Moderne“ 
Die Figur des Architekten Tamanyan ist gut geeignet um zu zeigen, wie 
mit den verschiedenen Kategorien gespielt wird – und wie man einzelne 
Phänomene, Personen und Entwicklungen umdeuten und umklassifizier-
en kann. Als (fast) unumstrittener Held Jerewans wird seine Person und 
sein Werk, der Städtebau, sehr unterschiedlich beschrieben, wobei man 
aus allen Kategorien das Beste nimmt und es zu einem schillernden Mo-
saik zusammenfügt.  
Heute erscheinen vielen Armeniern dabei die Kategorien „russische Za-
renzeit“ und „Sowjetzeit“ ungeeignet – oder zumindest unzureichend – 



327 

und sie betonen stattdessen Tamanyans „europäischen“ oder „armeni-
schen“ Geist. So berichtet wieder Tarkhanyan:  
 
„Er hat in Frankreich gelebt, seine Frau war Engländerin. Er hat sie wie 
verrückt geliebt und die Stadt, die er hier gebaut hat, die hat er für seine 
Frau gebaut und hat sie die Stadt der Liebe genannt. [...] Das konzep-
tuelle Verständnis der Stadt, von ihren Proportionen, ihrer Höhe, das ist 
Paris, das ist London, Leningrad [...] Jerewan ist in bestimmter Weise 
von Paris vorgegeben.9 
 
Die Liebe zu Camilla10 symbolisiert also, diesen Worten zufolge, die 
Liebe zu Europa, die sowohl in Russland als auch in Armenien eine kom-
plizierte ist und eine lange Geschichte hat.  
Armenien betrachtet sich traditionell gerne als Brücke zwischen Ost und 
West, zwischen Orient und Okzident und zwischen Asien und Europa 
(vgl. Abrahamian 2007: 72-75):  
 
„Wherever the flexible borderline between East and West shifts, Armenia 
and/or Armenians are in some mysterious way right there, as if waiting to 
become intermediates between the newly established East and West” 
(Abrahamian 2007: 74). 
 
Dies liegt an der geographischen Lage der armenischen Gebiete, am 
Selbstverständnis als Bollwerk des christlichen Abendlandes im muslimi-
                                                      
9Zwischen 1853 und 1869 wurde die Innenstadt von Paris vollständig umgebaut. Das von 
Napoleon III angeregte und von Georges-Eugène Haussmann realisierte städtebauliche 
Konzept veränderte die Stadt in einer umfassenden Weise. Die engen Gassen, in denen 
Aufrührer Barrikaden aufgestellt und sich vor der Obrigkeit versteckt hatten, wurden 
beseitigt und durch große Achsen ersetzt, die ein zusammenhängendes Verbindungssys-
tem zwischen den Zentren des städtischen Lebens und den neuen Bahnhöfen bildeten. 
Haussmann vermied es dabei, die wichtigsten Baudenkmäler zu zerstören, und verwende-
te sie als Fluchtpunkte seiner Straßenperspektiven. Mit seinem Plan gelang es ihm, eine 
einheitliche Großstadt zu schaffen (Kammerlohr 1997a: 160-163). Der Städtebau von Pa-
ris hatte seitdem großen Einfluss auf die Konzeption vieler moderner Städte. Dieser Ein-
fluss ist mit großer Wahrscheinlichkeit auch im Plan Tamanyans zu finden.  
10In einem Dokumentarfilm mit dem Titel Yerevan’s Greatest Secret von Tigran Xmalian 
werden die Liebe zwischen Tamanyan und seiner Frau Camilla sowie die Herkunft Camil-
las stark romantisiert. Dieser Film ist bekannt und prägt die Vorstellung vieler Jerewaner.  



328 

schen Kaukasus sowie an den Handelsbeziehungen und der armenischen 
Diaspora, durch die schon immer ein enger Kontakt nach Europa bestand.  
 
Im Gegensatz zum „muslimischen Orient“ und zum „wilden“ und „halb 
asiatischen“ Russland gilt Europa in vieler Hinsicht als Wiege der „Zivi-
lisation“ und „Aufklärung“. Während der Zaren- und Sowjetzeit arg-
wöhnte man, dass es in Europa besser, man dort noch kultivierter und 
noch moderner sei. Paris, London und das alte europäisch geprägte Sankt 
Petersburg waren die wichtigsten Punkte der Landkarte, an denen sich die 
Mode orientierte.  
Dies gilt in gewisser Weise bis heute, auch wenn die europäische Reali-
tät, die nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion zugänglich wurde, 
für viele Armenier ein Schock war. Nach wie vor stehen Europa und 
Amerika für Freiheit, Demokratie, Offenheit, Wohlstand, Wohlfahrt, Lu-
xus, Kunst, Forschung und Fortschritt.  
Aber obwohl der „Westen“, d.h. Europa und seltener die Vereinigten 
Staaten, noch immer als Maßstab in Sachen „Modernität“ gilt, sind heute 
nicht alle Armenier mit der Art der „westlichen Modernisierung“ zufrie-
den.  
 
Hier stellt sich die Frage, was das Wort „Modernität“ bedeuten kann. 
Bayadyan weist in seinem Aufsatz Soviet Armenian Identity and Cultural 
Representation darauf hin, dass die sowjetische (und damit auch armeni-
sche) Definition von „Modernität“ von westlichen Auffassungen ab-
weicht. Im Westen, bzw. im heutigen Europa, verbinde man „Modernität“ 
v.a. mit Nationalstaatlichkeit, parlamentarischer Demokratie und Kapita-
lismus. In der Sowjetunion dagegen waren es v.a. die Industrialisierung, 
die Urbanisierung, die Säkularisierung und die vollständige Alphabeti-
sierung der Bevölkerung, die man als Aspekte der „Modernisierung“ 
betrachtet habe (Bayadyan 2007: 205-219; vgl. oben).  
Im heutigen Armenien existieren, so meine Beobachtung, beide Definiti-
onen nebeneinander, wobei die verschiedenen Aspekte unterschiedlich 
bewertet werden. Diejenigen, die die Architektur Tamanyans als „mo-
dern“ und „europäisch“ loben, entsetzen sich über die Northern Avenue 
als ein Produkt des importierten „(Dorf-)Kapitalismus“.  



329 

Die Eliten und Bauherren dagegen sehen gerade die Northern Avenue als 
ein Symbol des Fortschritts, der Jerewan auf die Stufe New Yorks und 
europäischer Städte heben soll. Aus diesem Grund findet z.B. auch Haru-
tyun die neuen europäischen und amerikanischen Einflüsse schädlich. 
Insbesondere der europäisch-amerikanische Lifestyle und der Mode-Stil 
der jungen Menschen gehen ihm zu weit – während ihm die Röcke zu 
kurz sind:  
 
„Das ist so mit unseren Mädchen: Wenn die sich so anziehen wie in New 
York, dann fühlen die sich ganz modern und modisch. Sie denken nicht 
daran, dass wir hier in einer anderen Welt und in einem anderen Kontext 
leben und dass die Kleidung, die in New York getragen wird, hier etwas 
ganz anderes bedeutet“.  
 
Andere Einflüsse sind nur oberflächlich, wie Harutyun feststellt: 
 
„Sieh her, noch ein interessantes Thema: Hast du gesehen, wie hier die 
Geschäfte heißen? Die haben jetzt europäische oder amerikanische Na-
men, aber wenn du da reingehst, dann trinken alle orientalischen Kaffee, 
quatschen und keiner bedient dich. Und was in dem Geschäft verkauft 
wird, das hat mit dem Namen sowieso nichts zu tun. Schau mal da drü-
ben, das ist doch auf Deutsch, oder? Ich verstehe nicht einmal, was d.h., 
und wenn du die Leute im Geschäft fragst, dann wissen die das auch 
nicht. […] Sobald etwas englisch oder europäisch klingt, ist es modern 
und wird besser verkauft. Wir sind das einzige Land, in dem es einen 
Feiertag für Übersetzer11 gibt, und jetzt wird nicht einmal mehr das hier 
übersetzt.“ 
 
Die Kategorie „Europäische Moderne“ fasst also wieder ein Spektrum, 
das dieses Mal von Kultiviertheit und Aufgeklärtheit über Werte wie 
Freiheit und Demokratie bis zu Eigenschaften des Kapitalismus und Kul-
turimperialismus reicht.  
Auch als ein bisschen „unmoralisch“ gilt der Westen. Die europäischen 
Frauen sind berüchtigt und man glaubt, dass in Europa die in Armenien 
                                                      
11Der Feiertag ist dem Mönch, Erfinder des Alphabets und Bibelübersetzer Mesrop Ma-
schtots gewidmet.  



330 

hochgeschätzte Familie keinen Wert habe und durch den Individualismus, 
gleichbedeutend mit Egoismus, verdrängt werde. 
 

5.5 Die Kategorie „Armenische Blütezeiten“ 
Tes printemps fleuriront encore/ Tes beaux jours renaîtront encore/  
Après l'hiver/ Après l'enfer/ Poussera l'arbre de vie/ Pour toi Arménie/ 
Tes saisons chanteront encore/ Tes enfants bâtiront plus fort/ 
Après l'horreur/ Après la peur/ Dieu soignera ton sol meurtri12 
(Charles Aznavour, Pour toi Arménie, 1989) 
 
Im Gegensatz zu den Kategorien „orientalisches Mittelalter“, „russische 
Zarenzeit“, „Sowjetzeit“ und „europäische Moderne“ sind die „armeni-
schen Blütezeiten“ eine Kategorie, die nicht (überwiegend) fremde, son-
dern v.a. indigene Werte zum Inhalt hat.  
 
Diese Werte sind in erster Linie die Werte, die in ihrer Reinheit und 
Vollkommenheit auch das ideale tun symbolisiert: die Bedeutung sozialer 
Beziehungen, Respekt vor dem Alter und dem anderen Geschlecht, Gast-
freundschaft, Solidarität, moralisches und richtiges Verhalten, Mut, Tra-
dition und das Wissen der Vorfahren und um die Geschichte.  
Allerdings lassen sich, wie ich schon gezeigt habe, auch „fremde“ oder 
nicht eindeutige Werte als armenische Werte interpretieren, wie ich 
nochmals am Beispiel Tamanyan verdeutlichen möchte: In einer Wer-
bung für Mineralwasser der Marke Dschermuk, die während meines Auf-
enthaltes im Fernseher gezeigt wurde, sah man Tamanyan in der Pose 
eines Galilei Galileo, der nicht dem Papst, sondern den Sowjets gegen-
übersteht und mit mächtiger Geste zum Ausdruck bringt: „Aber ich sage 
Euch, ich werde meine Stadt bauen“. Die Kraft dazu, so die Werbung, 
verleihe ihm das Wasser seiner armenischen Heimat – Dschermuk. Ob 
Dschermuk-Wasser tatsächlich solche Kräfte verleihen kann, sei dahinge-
                                                      
12Deine Frühlinge werden noch blühen/ Deine schönen Tage werden noch wiedergeboren/ 
Nach dem Winter/ Nach der Hölle/ Wird der Baum des Lebens wachsen/ Für dich Arme-
nien/ Deine Jahreszeiten werden noch singen/ Deine Kinder werden fester bauen/ Nach 
dem Schrecken/ Nach der Angst/ Wird Gott deine geschundene Erde heilen. (Eigene 
Übersetzung) 



331 

stellt, fest steht, dass eine solche Szene mit A. Tamanyan reine Erfindung 
ist. Die Sowjets betrachteten Tamanyan als einen Sowjetbürger, der mit 
seinem Plan half, das sozialistische Jerewan zu bauen.  
Dennoch wird – und vielleicht auch zu Recht – behauptet, Tamanyan sei 
in erster Linie ein „armenischer“ Architekt gewesen, der auf die armeni-
schen Traditionen und Materialien zurückgriff. Die Gebäude Tamanyans 
sind mit armenischen Motiven und Ornamenten dekoriert, wie man sie in 
der Kirchenarchitektur des Mittelalters findet. Die Gebäude aus den 20er 
bis 50er Jahren sind außerdem im typischen roten Tuffstein gebaut 
(Abb.9), mit dem schon diese ältesten Sakralbauten (Abb.11) konstruiert 
wurden – und selbst der Grundriss und die Architektur der Oper werden 
auf Vorbilder wie die armenische Zwartnots-Kirche zurückgeführt (Abra-
hamian 2011: 135-139).  
Laut Personen wie Tarkhanyan ist das „Armenische“ in der Architektur 
Jerewans nicht nur eine oberflächliche Dekoration. Sie beschreibt Ta-
manyan als einen nationalen Freiheitskämpfer, als welche sich auch viele 
Mitglieder der sowjetisch-armenischen Intelligenzia betrachteten. 
 
„Innen drin, auf einer instinktiven Ebene, hat er verstanden, dass dieser 
viereckige Plan die Entwicklung und die Zusammensetzung einer Pro-
vinzstadt hervorbringen wird – in einer Nation, die letztendlich zu einem 
unabhängigen Staat wurde. Denn damals, in dieser Zeit des russischen 
Imperiums, erscheint Armenien plötzlich als eigenständige Nation. [...] 
Das, was Tamanyan gemacht hat, war eigentlich sehr gegensätzlich zu 
den Idealen des Kommunismus. [...] Tamanyan hat mit seiner Architektur 
die Freiheit des Menschen propagiert: freies Denken, freie Meinungsbil-
dung, das schöne Leben, das Leben mit hohen Idealen. Der Kommunis-
mus hat dagegen Unterwerfung gelehrt. Mit seiner Architektur hat sich 
Tamanyan gegen die kommunistische Ideologie gestellt. Und deswegen 
wurden alle seine Schüler im Jahre 37 nach Sibirien geschickt. Dann, als 
sie [die Sowjets] verstanden haben, [...] war es schon zu spät. Und als es 
dann damals in ganz Russland, in der ganzen Sowjetunion, sehr große 
Repressionen von Seiten der Kommunisten gab, da gab es das in Armeni-
en nicht. Denn zu diesem Zeitpunkt hatte Tamanyan schon einen Men-



332 

schen formen können, der im Prinzip anders dachte. Deswegen gab es 
den Roten Terror in Armenien nicht13.“ 
 
Die Thesen Tarkhanyans sind gewagt, doch zeigt sich darin der Wille, 
den Städtebau Jerewans als ein armenisches Produkt zu begreifen.  
Mit dieser Idee ist sie nicht alleine. Immer wieder wird mir von 
Tamanyan als von einem armenischen uomo universale à la Michelangelo 
berichtet – und selbst in der wissenschaftlichen Literatur wird er als sol-
cher dargestellt. Er habe viele Qualitäten besessen, die nicht nur als sow-
jetisch, sondern, laut meinen Informanten, v.a. als armenische Eigen-
schaften interpretierbar wären: u.a. Bildung, Fleiß, Güte, Gemeinschafts-
sinn, Traditionsbewusstsein und Liebe zur armenischen Nation und zur 
eigenen Familie. Während er die Hauptstadt und Paläste für das Volk 
baute, lebte er selbst in bescheidenen Verhältnissen und teilte das Weni-
ge, das er besaß, mit den Armen, die an seine Tür klopften, d.h. er war 
außergewöhnlich gastfreundlich.  
Die Liebe verband ihn mit Europa, seine genetische Herkunft14 mit Ar-
menien. Die inneren Wurzeln, so wird gesagt, führten Tamanyan zur 
alten Kirchenarchitektur und Ornamentik sowie zum armenischen Geist 
und zum Ursprung zurück, den er mit dem Besten aus Russland, der Sow-
jetzeit und Europa zu kombinieren verstand. So kreierte er eine armeni-
sche Stadt, in der sich, so behauptet z.B. Ter-Abrahamyan, eine kritische 

                                                      
13Diese Aussage ist sehr idealistisch. Die Kollektivierung und die Verfolgung Anders-
denkender forderten auch in Armenien, v.a. in den 30er und 40er Jahren, unzählige Opfer. 
Betroffen waren zu Beginn insbesondere Bauern, die als Kulaken gebrandmarkt wurden. 
Die politische Elite und die Intellektuellen der städtischen Mittelschicht traf es meist in 
den späten 30er oder 40er Jahren, so auch viele Architekten, die nach dem Tod Taman-
yans im Jahre 1936 verhaftet oder deportiert wurden. Viele hat man erschossen, andere 
starben an den Strapazen in den Gefängnissen und Lagern (Baaljan 2009: 46). Erst der 
Tod Stalins am 5. März 1953 setzte dem Terror ein Ende (vgl. Suny 1997: 358-365; 396). 
Auch in meinen biographischen Interviews tauchten die Terror-Themen auf. Häufig wuss-
te man die willkürlichen Repressionen nicht zu erklären: „Das waren eben die 30er“, 
meint daher eine Informantin, deren Vater aus unerklärlichen Gründen verhaftet und nach 
Zentralasien geschickt wurde. Erst in der Chruschtschow-Zeit wurden diese ehemaligen 
Feinde der Sowjets – meist posthum – rehabilitiert (Suny 1997: 370).  
14Aufgewachsen ist Tamanyan in einer armenischen Gemeinde im russischen Rostow am 
Don. 



333 

Öffentlichkeit und ein Dissidententum entwickeln konnten, die sich der 
sowjetischen Herrschaft entgegenstellten (Ter-Abrahamyan 2006: 13-37).  
Eine Angestellte des Tamanyan-Museums verriet mir in einem verschwö-
rerischen Ton, dass der Architekt außerdem ein brillanter Rechner, lie-
bender Gatte und Vater war. Mit Camilla gründete er eine perfekte Fami-
lie (əntanikh) und seine Söhne folgten seinem Beispiel. Er pflegte 
Freundschaften mit vielen herausragenden Persönlichkeiten seiner Zeit 
und war – wer hätte es gedacht – ein ungewöhnlich „bescheidener und 
guter Mensch“. Tamanyan ist also auch ein armenischer Held – und er 
und sein Werk symbolisieren die „armenischen Blütezeiten“, d.h. in ers-
ter Linie armenische Werte.  
 
Die Kategorie „Armenische Blütezeiten“ wird fast ausschließlich positiv 
bewertet. Dementsprechend auch alles, was als „armenisch“ bezeichnet 
wird und „armenisch“ ist, wie z.B. das armenische Christentum, armeni-
sche Kirchen, die armenische Familie, die armenische Gastfreundschaft, 
die armenische Küche oder die armenischen Nachbarn.  
In der Kategorie „Armenische Blütezeiten“ werden alle Werte zusam-
mengefasst, die aus Armeniern Armenier machen. Was aber aus einem 
Armeniern einen Armenier macht – Intelligenz, Tapferkeit, Mut, Kraft, 
Bildung, Fleiß, christlicher Glaube, Opferwille, Gastfreundschaft, 
Freundschaft, Liebe zum eigenen Volk, zu Verwandten und zur Familie, 
Achtung vor dem Alter, Bescheidenheit etc. etc. – das zeigt die armeni-
sche Geschichte, in der Armenien als Hochkultur, christliche Bastion und 
auserwähltes Volk erinnert wird.  
Die armenische Geschichte ist ein Wert an sich, weswegen ich nun aus-
führlich von ihr berichten möchte. 
 



334 

5.6 Die Bedeutung der Geschichte 
Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heißt. Ein Engel ist darauf 
dargestellt, der aussieht, als wäre er im Begriff, sich von etwas zu entfer-
nen, worauf er starrt. Seine Augen sind aufgerissen, sein Mund steht of-
fen und seine Flügel sind ausgespannt. Der Engel der Geschichte muss so 
aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine 
Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Kata-
strophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die 
Füße schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken und das 
Zerschlagene zusammenfügen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, 
der sich in seinen Flügeln verfangen hat und so stark ist, dass der Engel 
sie nicht mehr schließen kann. Dieser Sturm treibt ihn unaufhaltsam in 
die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der Trümmerhaufen vor 
ihm zum Himmel wächst. Das, was wir den Fortschritt nennen, ist dieser 
Sturm“ (Walter Benjamin, Der Engel der Geschichte, 1940). 
 
Dass Geschichte für die Legitimation von Nationalstaaten, die laut An-
derson „vorgestellte Gemeinschaften“ sind (Anderson 1997), bedeutsam 
ist, wird an vielen Beispielen, v.a. im Kontext des postsowjetischen na-
tion building, deutlich. Die Literatur zum Thema nation building ist, be-
sonders für Zentralasien und den Kaukasus, sehr umfassend, weswegen 
ich hier nicht in die Tiefe gehen möchte. Hierzu genügt es, einen Blick in 
die Veröffentlichungen der letzten Jahre zu werfen.  
Dennoch muss ich ein paar Worte über die Bedeutung der Geschichte für 
die Selbstdefinition als Wir-Gruppe sagen. Anderson beschreibt in Die 
Erfindung der Nation (Anderson 1997), wie Geschichte und einzelne 
Personen für gegenwärtige Zwecke und Zukunftsvisionen zu nationalen 
Ereignissen und Helden umgedeutet werden. Diesen Mechanismus habe 
ich bereits am Beispiel Tamanyan aufgezeigt.  
Wie Hobsbawm (Hobsbawm 1991) beschreibt Anderson die Manipulati-
on von Geschichte und Traditionen als konstruierte und künstlich herge-
stellte Kontinuität, bei der ganz bewusst bestimmte Ereignisse – als Basis 
gegenwärtiger nationalstaatlicher Legitimation – erfunden, betont, weg-
gelassen oder vergessen werden. Ich möchte mit Smith behaupten, dass 
Nationen nicht willkürlich imaginiert werden. Für ihre Konstruktion wird 
auf reale Traditionen zurückgegriffen (Smith 1986).  



335 

Dennoch gibt es, wie Shnirelmann eindrücklich zeigt, keine „objektive“ 
Geschichtsschreibung. 
Dies gilt insbesondere im Kaukasus und in Armenien, wo Geschichte als 
Argument in den aktuellen Konflikten mit den Nachbarländern eingesetzt 
wird (Shnirelmann 2001; vgl. Dudwick 1994: 104-106, 118-120; vgl. 
Binder & Niedermüller & Kaschuba 2001: 7-15; Hall 1994: 26-43). Die 
armenische Geschichte, genauso wie die georgische oder aserbaidschani-
sche, darf deswegen nie isoliert, sondern muss offenbar immer im Kon-
text verschiedener (territorialer) Interessen betrachtet werden.  
Armenier argumentieren dabei, im Gegensatz zu Aserbaidschanern15, 
weniger häufig mit ihrer Vergangenheit als Nationalstaat. Auch wegen 
der verstreuten Diaspora betonen Armenier stattdessen die ethnische Zu-
sammengehörigkeit aufgrund einer langen gemeinsamen Abstammung 
und berufen sich v.a. auf die frühe und älteste Geschichte (Shnirelmann 
2001: 21). Das „Erfinden der Geschichte“ entspricht also den kulturellen 
Werten und ist somit sehr spezifisch – so spezifisch wie es für Sahlins 
„erfundene Tradtionen“ sind: 
 
“From what I know about culture, then, traditions are invented in the 
specific terms of the people who construct them” (Sahlins 1999:409). 
 
Laut Shnirelmann, der sich auf Lezov (Lezov 1992) bezieht, gibt es in der 
armenischen Geschichte drei große Leitmotive:  
 
„first, the belief in the Armenian role as a civilizer, based on the classic 
historical heritage; second, self-identification as a stronghold of Christi-
anity in the East; third, the self-image as the eternal victim of oriental 
barbarians, suffering for the sake of humanity. To put it differently, the 
Armenians depict themselves as a chosen people, who, on the one hand, 
are the bearers of the highest wisdom, and on the other hand, are fated to 
be forever defenseless victims” (Shnirelmann 2001: 22). 

                                                      
15Die Bezeichnung als „Azeri“ oder „Aserbaidschaner“ hat keine lange Geschichte. Bis zu 
Beginn des 20. Jhs. identifizierten sich die Bewohner Aserbaidschans nicht mit einer 
Ethnie, sondern mit den Namen ihrer Abstammungsgruppen oder lokalen Zuschreibung-
en. Aserbaidschaner argumentieren deswegen v.a. mit ihrer Geschichte als Nationalstaat 
(Shnirelmann 2001: 19-20).  



336 

Diese Motive – Armenier als Kulturbringer, als Bollwerk des Christen-
tums und als auserwählte Opfer – wurden während meiner Forschung 
immer wieder vor mir ausgebreitet. Sie charakterisieren die Kategorie der 
„armenischen Blütezeiten“ und verkörpern die mit der Kategorie verbun-
denen Werte. Ich möchte diese Motive deswegen genauer erläutern.  

Die Geschichte von den Ursprüngen 
Meine Informanten beschrieben mir mit großer Begeisterung „das Volk 
der Armenier“ als Wiege der Kultur und Entdecker des Rads - und zu 
meinem Erstaunen fand ich in den Museen Jerewans zahllose archäologi-
sche Beweisstücke für diese Behauptungen. In der armenischen Presse 
wird immer wieder von neuen Entdeckungen berichtet, die das Alter der 
armenischen Kultur beweisen sollen – und so habe ich in den letzten Jah-
ren vom ältesten Schuh, von den ältesten domestizierten Haustieren und 
von den ältesten Teppichen der Welt erfahren.  
Trotz (aus armenischer Sicht) eindeutiger Beweislage, von der der Rest 
der Welt offenbar wenig Notiz nimmt, versetzten mich viele Theorien in 
Staunen. Ich wunderte mich z.B. über die Behauptung, Armenier hätten 
den ersten Bankautomaten erfunden, da ich in Jerewan niemanden kann-
te, der eine Kreditkarte benutzt.  
Armenier verfügen über ein geradezu lexikalisches Wissen über die ar-
menische Herkunft von Dingen – von Speisen, Begriffen, Erfindungen 
oder Bräuchen. Man kennt die armenischen Helden der Geschichte und 
ihren Verdienst für die Menschheit. Das Fazit lautet dabei, wie mir eine 
Bekannte erläutert: 
 
„Die Armenier haben sehr viel hervorgebracht. Es ist eine geschichtliche 
Einmaligkeit, dass man in jedem armenischen Dorf eine herausragende 
Person finden kann. Aus den kleinsten Dörfern stammen große Generäle, 
Politiker, Schriftsteller und Wissenschaftler. Das ist einzigartig. Die Ar-
menier waren überall, nur nicht auf ihrem Heimatgebiet. Sie haben Baku 
und Tbilisi gebaut und waren als Händler in der ganzen Welt.“  
 
Die gleiche Bekannte hält ein türkisch-aserbaidschanisches Komplott für 
die Ursache dafür, dass die Welt nichts von der Bedeutung der Armenier 



337 

für die menschliche Kulturgeschichte weiß. Sie spricht von einem Ge-
schichtsfälschungsskandal und von geistigem Diebstahl: 
 
„Am meisten klauen diejenigen die Geschichte der Anderen, die selbst 
nichts zu Stande gebracht und nur zerstört haben. Die Iraner gehen 
achtvoll mit der armenischen Geschichte um. Das liegt daran, dass sie 
selbst eine alte Kultur sind. Mit den Türken ist das anders. Selbst in der 
Wissenschaft würden die Türken stehlen und fälschen. […] So machen es 
die Türken und Aserbaidschaner, nur um dann Land beanspruchen zu 
können.“ 
 
Dies ist in Armenien eine durchaus verbreitete Ansicht. Wenn erst die 
Geschichte bekannt würde, so die Überzeugung, wäre auch der Platz 
Armeniens in der Welt gesichert.  
 
Die Geschichte der Armenier legitimiert aber nicht nur territoriale An-
sprüche auf ursprüngliche Heimatgebiete, sondern bestimmt die armeni-
sche Identität und rechtfertigt u.a. die gegenwärtige Politik. Für jedes 
Ereignis und jeden Tatbestand sucht man die Wurzeln in der Vergangen-
heit – und je tiefer diese Wurzeln reichen, desto sicherer und desto bes-
ser.  
Forderungen gelten dann als gerechtfertigt, wenn sie eine ausgedehnte 
Vergangenheit haben. Das Volk gilt als legitimiert, wenn es eine mög-
lichst lange Genealogie nachweisen und somit Erstansprüche anmelden 
kann. In diesem Sinne ist es nachvollziehbar, dass Armenier Verbindun-
gen zu den ersten bekannten Siedlern der Region suchen sowie den Ur-
sprung ihres Staates auf den ersten Staat im östlichen Kleinasien, nämlich 
auf Urartu, zurückführen, womit die rechtmäßige Präsenz der Armenier 
im Kaukasus bewiesen scheint (Dudwick 1991: 113-118; Shnirelmann 
2001: 61-79).16 Doch damit nicht genug. Der armenische König Trdat III 
machte im 4. Jahrhundert n. Chr. das Christentum zur Staatsreligion und 
kam dabei sogar noch Kaiser Konstantin zuvor. Armenier betrachten sich 

                                                      
16Es gibt noch viele weitere Theorien zum Ursprung der Armenier. Für eine ausführliche 
Auflistung und Beschreibung siehe Shnirelmann (2001). In der mündlichen Überlieferung 
werden, wie ich feststellen konnte, die verschiedenen Theorien je nach Bedarf eingesetzt 
und oft miteinander vermischt. 



338 

deswegen als Vorreiter der christlichen Welt. Sie waren die Ersten und 
stehen am Ursprung der westlichen Zivilisation.  
 
Auch die angeblichen Wurzeln Jerewans reichen tief in die Geschichte. 
Wie anfangs erwähnt, sieht man den Ursprung der Stadt gerne in der 
urartäischen Siedlung Erebuni und führt sie in manchen Fällen sogar auf 
Noah, also auf den Neubeginn der Menschheit nach der Sintflut zurück. 
Noah, der Vater der nachsintflutlichen Völker, gilt als direkter Vorfahre 
Hajks, dem Begründer der armenischen azg.17  
Der als „Vater der armenischen Geschichte“ bekannte Historiker Movses 
Chorenatsi (ca. 410-490 n. Chr.) beginnt seine Genealogie des armeni-
schen Volkes mit Noah, dem seine in der Bibel erwähnten Nachfahren 
folgen: Noahs Sohn Japheth, Japheths Sohn Gomer und Gomers Sohn 
Togarmah (Torgom). Der biblische Togarmah ist laut Chorenatsi der 
Vater Hajks. Die biblische Genealogie wird an diesem Punkt von der 
armenischen Überlieferung abgelöst. Dem armenischen Gründungsvater 
Hajk folgen, laut mündlicher Tradition, Aramaneak, Aramayis, Amasya, 
Gegham, Harma, Aram und Ara der Schöne. Legenden erzählen, fremde 
Völker würden das Land der Nachfahren Hajks nach Aram „Armenien“ 
nennen, während die Araratebene den Namen Aras des Schönen trägt, der 
hier im Kampf gefallen ist (Samuelian 2000: 8; vgl. Shnirelmann 2001: 
33; vgl. Hofmann 2006: 25).  
Geht man davon aus, dass die Noah-Figur aus der sehr viel älteren Figur 
des Utnapishti aus dem Gilgamesch-Epos abgeleitet werden kann, so 
befindet man sich – so argumentieren Wissenschaftler – tatsächlich am 
Beginn der menschlichen Zivilisation und am Urmythos der Menschheit 
(Sallaberger 2008).  
 
In seinem Buch Armenian Identity in a Changing World beschreibt 
Abrahamian in einem ironischen Ton, wie weit Armenier bei der Suche 
nach ihren Wurzeln und für den Beweis ihrer Bedeutung für die Mensch-
heit gehen würden. So berichtet er von einem armenischen Historiker, der 

                                                      
17Geschichten von der Sintflut und einem folgenden Neubeginn der Menschheit bzw. 
einem Neubeginn der Zeitrechnung sind typische Themen von Gründungsmythen der gan-
zen Welt. Z.B. James Frazer hat solche Erzählungen und Mythen in Folklore in the Old 
Testament gesammelt (Frazer 1916; Frazer 1923; vgl. Leach 1983: 13-15). 



339 

1985 auf einer Konferenz in Jerewan die Hoffnung ausspricht, man wür-
de in baldiger Zukunft auf armenischem Boden einen bestimmten paleo-
anthropoiden Fund machen, mit dem nachzuweisen wäre, dass in Arme-
nien nicht nur die Ahnen der Indo-Germanen18, sondern auch die des 
homo sapiens zu suchen wären (Abrahamian 2006: 10-11) – und mir sind 
inzwischen Gerüchte zu Ohren gekommen, dass dieser Fund bereits ge-
macht wurde.  
 
Ein Text von Samuelian, den er an den Anfang seiner Übersicht zur ar-
menischen Geschichte stellt, fasst die wichtigsten populären Ansichten 
zur armenischen Geschichte und die anhaltende Bedeutung historischer 
Fakten für die Gegenwart zusammen:  
 
„The Armenians are an ancient people who live in an ancient land. Their 
home lies in the highlands surrounding the biblical mountains of Ararat, 
upon which tradition tells us Noah’s ark came to rest after the flood 
(Gen. 8:4). In those highlands, the Armenian state has struggled to exist 
more than 3000 years, most recently regaining independence in Septem-
ber 1991 upon the fall of the Soviet Union. Armenia’s more than 2789-
year-old capital, Yerevan, derives its name from the fortress Erebuni, 
founded on that site 782 BC. On Yerevan’s streets, the people speak a 
distinctive Indo-European language upon which their ancestors put the 
stamp of their identity 5000 or more years ago” (Samuelian 2000: 1). 

                                                      
18Seit Mitte des 20. Jhs. bemühten sich Sprachwissenschaftler (Ilich-Svitich, Shirokov, 
Klichkov, Dolgopolski, Ivanov und Gamkrelidze), den Ursprung der indoeuropäischen 
Sprachen und der Indoeuropäer auf das armenische Hochland und die umliegenden Ge-
biete zurückzuführen (vgl. Shnirelmann 2001).   



340 

Vom Anfang und Ende der Geschichte – die Wahrnehmung 
der Zeit  
Immer wieder, so wurde mir während meiner Forschung klar, muss der 
Beweis für das Alter des Volkes, der Kultur, der Sprache, der Traditio-
nen, der Religion und der Stadt Jerewan erbracht werden. Wissenschaftli-
che Argumente, Legenden und biblische Erzählungen gelten als Belege 
und werden zum Zweck einer Beweisführung miteinander vermischt.  
Die gesamte Geschichte Armeniens und Jerewans wird meiner Meinung 
nach „sakralisiert“ und erhält dadurch Qualitäten eines Mythos, der nach 
der Definition von Eliade eine „heilige Geschichte“19 ist, die von einem 
urzeitlichen Anfang berichtet (Eliade 1963:16). Kennt man den Mythos, 
so kennt man den Ursprung der Dinge, und kennt man den Ursprung der 
Dinge, so kann man sie beherrschen und manipulieren:  
 
„Qu’en connaissant le mythe, on connaît l’”origine” des choses et, par 
suite, on arrive à les maîtriser et à les manipuler à volonté”20 (Eliade 
1963: 32). 
 
In dem Kapitel “Les Mythes du Monde Moderne“ (Die Mythen der mo-
dernen Welt/ Gesellschaft) zeigt Eliade außerdem die Verbindungen von 
Mythos und Nationalismus sowie Mythos und Marxismus auf. Die Suche 
nach dem Ursprung äußere sich dabei, so Eliade, beim Nationalismus in 
einer Begeisterung für Nationalgeschichte, während im Marxismus v.a. 
das Mythosmotiv vom „Goldenen Zeitalter“, das das Ende der Geschichte 
markiert, dominiere (Eliade 1963: 223-226).  
Diese Behauptung wird durch die Aussagen meiner Informanten bestä-
tigt. Zu Sowjetzeiten, so mein Eindruck, betrachtete man sich in Armeni-
en tatsächlich als am Ende der Geschichte und Evolution stehend. „Zu-
frieden waren wir in dem Sinne, dass wir wussten, dass wir im allerbes-
                                                      
19In der Tradition Malinowskis definiert auch Leach den Mythos als eine „heilige Erzäh-
lung“. Er will die Definition dabei von einer Definition des Mythos als eine „fantastische 
und unmögliche Geschichte“ abgrenzen, denn als „heilige Geschichte“ verkörpert, so 
Leach, der Mythos in sich eine (tiefere) Wahrheit, die jenseits historischer Genauigkeit 
liegt (Leach 1983: 8-10). Ich teile diese Auffassung und werde darauf zurückkommen.  
20„Indem man den Mythos kennt, kennt man den Ursprung der Dinge und schafft es in 
Folge, die Dinge zu beherrschen und zu manipulieren“ (Eigene Übersetzung).  



341 

ten Land leben“, berichtete mir z.B. eine ältere Dame von der sozialisti-
schen Blütezeit, die sie als armenische Blütezeit betrachtet21. Für sie galt, 
wie für viele andere, die Feststellung Kotkins:  
 
„Marxian socialism was an attractive schema for realizing the kingdom 
of heaven on earth“ (Kotkin 1995: 8). 
 
Das enthusiastische Gefühl für die Gegenwart und Zukunft ist allerdings, 
so meine Erfahrung, nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion einem 
Interesse an den armenischen Ursprüngen gewichen, die auch zu Sowjet-
zeiten nicht vergessen, aber hinter dem Fortschrittsgedanken zurückgetre-
ten waren. Im Zuge des nation building kam es zu einer Neudefinition der 
Kategorie „armenische Blütezeiten“. Man richtet den Blick nun wieder 
auf die entfernte Vergangenheit, wie es in vergleichbarer Weise laut Maul 
schon die alten Babylonier taten: 
 
„Ein Babylonier meinte […] auf eine vor ihm liegende Vergangenheit zu 
schauen, wohingegen er das Kommende hinter sich wähnte und damit der 
unmittelbaren Ansicht verschlossen. Während wir ‚der Zukunft zuge-
wandt‘ auf der Zeitachse nach vorne zu schreiten glauben, bewegten sich 
die Mesopotamier nach eigenem Dafürhalten rückwärtsgehend in die 
Zukunft. Ihre Vergangenheit hielten sie dabei fest im Blick“ (Maul 2010: 
72-77). 
 
Sowohl Gegenwart als auch Zukunft werden bei einem solchen Vorgehen 
immer wieder in Relation zur Geschichte und ihren einzelnen Etappen 
gesetzt. Hierzu passt die Behauptung Minasyans: 
  
„For many Armenians the past is more than just history, it is a protective 
reaction to problems of the future” (Minasyan 2009: 10). 
 

                                                      
21Im Gegensatz zur Mehrheit der sowjetischen Nationalitäten beurteilte man in der Sow-
jetunion Georgier und Armenier als „fortschrittlich“ und stellte sie mit Russen, Juden, 
Deutschen und anderen westlichen Nationalitäten gleich (s. Darieva & Kaschuba 2007: 
14). 



342 

Laut Rüsen handelt es sich um ein Zeitverständnis, das dem Mythos ei-
gen ist:  
 
„Zeit gewinnt ihren Sinn vom ‚Anfang’ her, vom Ursprung aller Dinge 
(Arché). Das, was im Zeitverlauf der Welt gegenwärtig geschieht, lässt 
sich von seinem Ur-Anfang her deuten und verstehen. […] Eigentlich ist 
die Vergangenheit des Ursprungs überhaupt nicht vergangen, sondern 
ständig als Sinnquelle gegenwärtig und wirksam“ (Rüsen 2004: 372). 
 
Der Geschichtsmythos macht die Armenier zu einem „auserwähltem 
Volk“. Die eigenen Ursprünge werden mit den Ursprüngen der Mensch-
heit und der Kultur gleichgesetzt – im biologischen, historischen und 
religiösen Sinne. Die Genealogie stellt dabei, laut Rüsen, im Allgemeinen 
die Verbindung zwischen sinnträchtiger Ur-Zeit und pragmatischer Le-
benszeit dar (Rüsen 2004: 372), was sich, wie ich gezeigt habe, insbeson-
dere für Armenien behaupten lässt.  
Die Genealogie, die die armenische azg mit dem biblischen Noah verbin-
det, macht die Armenier auch zu den Nachfolgern der Juden, dem Volk 
Abrahams, das sie – so die Interpretation – nach der Sintflut als auser-
wähltes Volk Gottes abgelöst haben.  

Die Opfergeschichte 
Mit den Juden teilt das Volk der Armenier die Opfergeschichte. Diese 
erkläre, so meinen viele Armenier, warum es so wichtig sei, dass die Welt 
von Armenien und der historischen Bedeutung des armenischen Volkes 
erfahren müsse. Die Opfergeschichte sei der Grund dafür, weshalb so 
aktiv erinnert werde, denn die Geschichte sei für Armenier eine Frage der 
Existenz. Nicht nur, weil sie legitimiert, sondern auch, weil sie – diese 
Meinung teilten fast alle Armenier, mit denen ich gesprochen habe – den 
Fortbestand der armenischen azg und Kultur sichere.  
 
Als Minderheit lebten Armenier häufig in der Fremde oder unter Fremd-
herrschaft und waren, meist sogar in ihren angestammten Gebieten, zah-
lenmäßig unterlegen. Sie schwebten stets in der Gefahr, von „wilden 
Horden“ oder stärkeren Nachbarn überrannt zu werden und lebten (und 
leben) in der Furcht vor der Vernichtung. Die Sorge um den Fortbestand 



343 

ist bis heute präsent. Dies wurde mir klar, als mir ein Mann mittleren 
Alters vom Erdbeben in Giumri erzählte: 
 
„Wenn so etwas in China passiert, dann ist das nicht schlimm. Es gibt 
viele Chinesen. Aber wenn so etwas in Armenien passiert, dann ist das 
eine Katastrophe. Wir sind Wenige und ganz schnell gibt es uns nicht 
mehr.“  
 
Auch die muslimische Umgebung wird als Bedrohung wahrgenommen 
und so drehen sich viele armenische Mythen um das Durchhaltevermögen 
des christlichen Volkes und um die Verteidigung der Schwachen gegen 
die grausamen Feinde. Nicht selten müssen sich in diesen Geschichten 
die Helden als Märtyrer opfern und sterben einen – manchmal auch sinn-
losen –Tod (Dudwick 1991: 52). Schon 1834 schrieb der Forschungsrei-
sende Parrot: 
 
„Im Übrigen bietet die Geschichte Armeniens ein meist trauriges Gemäl-
de dar, in welchem habsüchtige Nachbarn und Feinde des Christentums 
das schöne Land und seine dem Islam wie dem Heidentum widerstreben-
den Bewohner zum Gegenstand ihrer unerhörtesten Grausamkeit und 
Raubgier machten. Zwar fehlt es diesem Gemälde nicht an erheiternden 
Lichtpunkten, an Zügen bewundernswürdiger Tapferkeit, Religion und 
Glaubensstärke, wie sie im fünften Jahrhundert der edle Patriarch Jo-
seph und der kraftvolle Fürst Wartan durch Kampf und Tod für die heili-
ge Sache bewahrt haben. Aber wenn die Edlen dahingeopfert waren, sah 
das Volk sich doch wieder rettungslos den Feinden des Glaubens und 
seines Glückes preisgegeben“ (Parrot 1985 (1834): 74). 
 
Die beständige Angst vor der Ausrottung durch Türken, Aserbaidschaner 
oder aus der entfernten Vergangenheit bekannte Angreifer machten und 
machen die tradierte Geschichte zu einer Garantie für den Fortbestand der 
armenischen Kultur.  
Das Alphabet22 ist nicht nur heilig, weil es mit der Hilfe Gottes gestaltet 
wurde, sondern auch, weil es als Überlieferungsmedium betrachtet wird. 
                                                      
22Der gelehrte Mönch Mesrop Maschtots (362 – 440 n.Chr.) schuf im Jahre 405 n.Chr. das 
armenische Alphabet mit 36 Buchstaben. Dafür und für die Bibelübersetzung ins Armeni-



344 

So werden Handschriften sorgsam gehütet, weil sie eine „große Rolle im 
Kampf des Volkes gegen geistige Versklavung und Assimilation“ (Anani-
kjan 1989: 49) spielen. Ein Evangeliar zu stiften wurde in der Vergan-
genheit, wie man mir im Matenadaran erklärte (Abb.25), so gewertet, als 
habe man einen Sohn geboren.  
Eine ähnliche Rolle haben Denkmäler, die den Tod der Menschen über-
dauern. So sind z.B. die Kreuzsteine (chatschkharer) Zeugen für die ar-
menische Präsenz in längst aufgegebenen Gebieten. An ihnen entfachen 
sich Konflikte, wenn bekannt wird, dass sie von Türken oder Aserbaid-
schanern zerstört werden23.  
 
Es geht offenbar um das Hinterlassen einer Spur – in der Zeit, der Land-
schaft und der Geschichte – und darum, das Vergessen zu verhindern. 
Hier möchte ich den Satz einer Informantin wiederholen, den ich schon 
zu Beginn dieser Arbeit zitiert habe:  
 
„Zuerst muss man seine Geschichte kennen, sonst ist man niemand 
mehr“.  
 
Besonders verbissen kämpft man gegen das Vergessen, so scheint es, 
nach dem Trauma des Genozids an, der eine Art Nullpunkt darstellt. 
Ständig wird er heute thematisiert und manche Außenstehende stellen 
sich die Frage, ob man die Geschichte nicht ruhen lassen und sich ge-
genwärtigen Problemen zuwenden sollte.  
Doch offenbar scheint dies in armenischen Augen unmöglich. Aus politi-
schen Gründen hatten die Sowjets versucht, Teile der Geschichte in den 
Hintergrund zu drängen. Das Wissen um den Genozid wurde, wie auch 
das Wissen um den Holocaust, mit allen Mitteln unterdrückt (vgl. Darie-
                                                                                                                        
sche, die er im Jahre 433 n.Chr. abschloss, wurde er von der armenischen Kirche heiligge-
sprochen (Petrosyan 2001: 52-59; Hofmann 2006: 33, 217-220). „Nicht ohne Grund 
schreibt“, laut Dum-Tragut, „der Dichter Gevorg Emin, dass die Buchstaben des armeni-
schen Alphabets 1600 Jahre die nationale Identität seines Volkes verteidigt haben, wie ein 
kleines Heer aus 36 wackeren Soldaten“ (Dum-Tragut 2006: 94). 
23Z.B. kam es 2002 zu einem internationalen Skandal, als Azeris in Dschulfa (Nachitsche-
wan) bei der Zerstörung von mittelalterlichen Kreuzsteinen beobachtet wurden. Hier 
schaltete sich sogar, allerdings erfolglos, die UNESCO ein (s. Haghnazarian & Wickmann 
2002: 39-39).  



345 

va 2007: 70-73). Erst nach dem Tod Stalins durfte ein erstes offizielles 
Gedenken gefeiert werden (Dudwick 1994: 342) und am 24. April 1965 
kam es zu massiven Demonstrationen, die den Bau des Genozid-Denk-
mals zur Folge hatten und Teil der Nationalbewegung waren.  
Das noch im sowjetischen Stil24 errichtete Denkmal wurde im November 
1967 eingeweiht und 1995 um ein Genozid-Museum erweitert (Suny 
1997: 377; Darieva 2007: 74-78; Marutyan 2007: 89-93; Lehmann 2007: 
179-189).  
Viele Hajastantsiner, so wird mir auch in den biographischen Interviews 
berichtet, hatten bisher nur Gerüchte vom Genozid gehört. Vereinzelte 
Berichte von Überlebenden fügten sich nur langsam zu einem vollständi-
gen Bild. Deswegen ist es wahrscheinlich nicht verwunderlich, dass nach 
dem Erwachen aus der erzwungenen Amnesie jede Episode aufgelesen, 
sorgsam verwahrt und nicht nur für Armenien, sondern für die gesamte 
Welt als wertvolle Lektion verstanden wird.  
Auch die armenischen Freiheitsbewegungen und die Rolle der Ersten 
Republik wurden zu Sowjetzeiten heruntergespielt und drangen erst spä-
ter wieder ins Bewusstsein (Dudwick 1994: 326-343).  
 
Gerade weil vergessen wurde, sei es, wie Anderson behauptet, notwen-
dig, ein „Narrativ der Identität“ zu erzeugen (Anderson 1996: 207). Die 
Geschichte wird zum Erklärungsmodell für das aktuelle Leiden der Na-
tion – und sogar für das persönliche Schicksal. Wegen der schrecklichen 
Geschichte ist das heutige Leben elend, doch wegen der glorreichen Ge-
schichte, der Leidensfähigkeit und dem Durchhaltevermögen – eben weil 
man nicht vergessen hat – hat man überlebt.  
 
„Wir sind die Schafe, sie sind die Wölfe“25 beschreibt die armenische 
Haltung in der gesamten Geschichte. Durch das Opfer und das Martyrium 
                                                      
24In ihrem Aufsatz From Silenced to Voiced zeigt Darieva, wie das armenische Gedenken 
an den Genozid nach 1965 in den sowjetischen Mythos integriert wurde. Die Opfer des 
Genozids in der Türkei werden dabei mit den Opfern des Großen Vaterländischen Krie-
ges (2. Weltkrieg) gleichgesetzt und in ähnlichen Riten gefeiert (Darieva 2007: 63-88).  
25In ihrer Monographie Purity and Exile: Violence, Memory, and National Cosmology 
among Hutu Refugees in Tanzania berichtet Malkki von einer ähnlichen Geschichtsauf-
fassung. Hier sind es die von den Tutsi verfolgten Hutu, die sich der gleichen Analogie im 
Opferdiskurs bedienen. Sie zitiert einen Informanten: „We are the descendants of the 



346 

des Volkes und Einzelner wird die Gunst Gottes erworben (vgl. Dudwick 
1991: 44; 48). 
Barsegian (2000) sieht im Opferdiskurs nach 1915 v.a. ein Thema westli-
cher Literaten, das schließlich Eingang in die Wissenschaft gefunden 
habe. Erst durch diesen westlichen Diskurs sei ein stereotypes Bild vom 
leidenden, hilflosen und verfolgten armenischen Volk entstanden.  
Ob dieser Vorwurf, der an die Orientalismus-Debatte erinnert, berechtigt 
ist, kann ich nicht beurteilen. Fest steht, dass das Thema im sowjetischen 
Armenien verdrängt, danach wieder dominant wurde und heute omniprä-
sent ist.  
Die Armenische Akademie der Wissenschaften präsentierte das sowjeti-
sche Armenien als eine der reichsten Republiken der Union mit einer 
hochgebildeten Bevölkerung. Diese Bevölkerung, so sahen es die armeni-
schen Sowjetbürger, war dazu im Stande, sich als Sieger an die Spitze der 
Evolution zu setzen. Nach der Auflösung der Sowjetunion und v.a. im 
Zusammenhang mit dem Karabach-Konflikt kam es jedoch offenbar zu 
einer Wiederbelebung des Opferthemas. Massaker in der entfernten Ver-
gangenheit, der Genozid zwischen 1915 und 1918, das Erdbeben von 
Giumri 1988, die Pogrome von Sumgait und Baku, der Karabach-
Konflikt der 90er und die „schwarzen Jahre“ nach dem Zusammenbruch 
des alten Systems wurden in eine Reihe von Katastrophen gestellt und als 
Variationen der armenischen Leidensgeschichte ausgelegt (vgl. Darieva 
2007: 65-69).26  

                                                                                                                        
Israelites. History says so. This was seen in 1972 when President Micombero proclaimed 
on the radio [that] we are Israelites. Our habits resemble very much the habits of the 
Israelites. All the Hutu who were captured to be killed, they behaved like sheep, and they 
did nothing but praying and singing only” (Malkki 1995: 100). Es wäre interessant, den 
Gründen für diese Übereinstimmung nachzugehen, die z.T. mit dem christlichen Glauben 
und teils mit der Erfahrung eines Genozids zu erklären sein mag. 
26Marutyan berichtet in seinem Aufsatz Iconography of Historical Memory and Armenian 
National Identity at the End of the 1980s, wie der Opferdiskurs von neuem erwachte und 
während der Karabachbewegung in einen „Kampfdiskurs“ umgewandelt wurde. Durch 
die Analyse von Plakaten zeigt er, wie die Massaker in Sumgait mit dem Genozid von 
1915-1918, mit der Naziherrschaft, dem Holocaust und der Stalinzeit in Verbindung 
gebracht werden. Aus den Plakaten geht auch hervor, dass man aus verschiedenen Grün-
den an den Genozid erinnert. Durch das Erinnern soll die Wiederholung der Geschichte 
verhindert werden. Man fordert zur Verteidigung auf. Passives Leid soll in aktiven Kampf 
ums Überleben verwandelt werden (Marutyan 2007: 89-113).  



347 

Heute findet man in Jerewan an jeder Ecke Denkmäler für diejenigen, die 
Verfolgungen, Folter und Massakern ausgesetzt waren (Basegian 2000: 
121-122). Das beste Beispiel einer Personifikation des armenischen Op-
fers ist der armenische Mönch, Volksliedsammler und Komponist Ko-
mitas, der als Repräsentant der armenischen Geistesgeschichte gilt und 
am 24. April 1915 in Konstantinopel mit anderen armenischen Intellektu-
ellen festgenommen wurde. Die Mehrzahl seiner Mitgefangenen wurde 
als die ersten Opfer des Genozids ermordet. Komitas entkam diesem 
Schicksal, verlor dabei jedoch den Verstand und wurde zum Sinnbild des 
Märtyrers und armenischen Helden (Dudwick 1991: 55-58; Marutyan 
2007: 101-103; Lehmann 2007: 181), dessen Porträt viele armenische 
Wohnungen schmückt.  
Interessant ist, dass sich v.a. die armenische Intelligenzia mit dem Opfer-
thema identifiziert. Komitas gilt als typisches Beispiel der mtavor-
akanuthjun. Der armenische Schriftsteller Raffi definiert schon 1879 die 
armenische Intelligenzia als „those who sacrifice themselves, endure all 
kinds of persecutions, fight against prohibitions, work and act without 
even being encouraged and praised, because they believe that the future 
is theirs“ (Raffi [1879] 1958: 457, zitiert nach Antonyan 2012: 79). Diese 
Rolle spielte die Intelligenzia auch während des Karabachkrieges 
(Antonyan 2012: 93) – und heute sehen sich die mtavorakans (Intellektu-
ellen), wie bereits angeklungen, als die Hauptopfer der aktuellen Ent-
wicklungen, des ŗabizmus und des Wandels, der u.a. zum so genannten 
„weißen Genozid“ führte.  
Doch das Opferthema gilt auch allgemein als Identifikationsmerkmal, das 
alle Armenier miteinander vereint. Laut Halbach kommen in Armenien 
Faktoren zusammen, aus denen sich ein einzigartiger Nationalismus ent-
wickelt, der Armenien von anderen postsowjetischen Republiken unter-
scheidet. Es sind die gleichen, die Shnirelmann nennt:  
 
„Was die Armenier unter den Völkern der Sowjetunion, auch unter ihren 
Nachbarn im Kaukasus, hervorhob, war eine einzigartige Kombination 
Nationalbewusstsein fördernder Faktoren. Sie betrachten sich als ein 
uraltes, ein tragisches, als ein kleines und schutzbedürftiges und als ein 
hochkultiviertes Volk. Besonders die Verbindung zwischen dem‚ sense of 



348 

antiquity‘ und dem ‚sense of tragedy‘ gab ihrem Nationalgefühl eine 
einzigartige Tiefe“ (Halbach 2003: 758).  
 
Meiner Theorie nach lässt sich auch die Dominanz des „Schuld-Themas“, 
wie es für den Kontext des Städtebaus erläutert wurde, z.T. auch aus der 
Opfergeschichte heraus erklären. Letztlich ist auch das „Schuld-Thema“ 
ein „Opfer-Thema“. Leiden und Leidensfähigkeit sind Werte, die von 
denjenigen vertreten werden, die auf der Seite der „Guten“ stehen – und 
zwar von Anfang an, seit Beginn der Geschichte und des Christentums. 
Die „armenischen Blütezeiten“ stehen für dauerhafte Werte, in die das 
Leiden inbegriffen ist. Diese Werte haben eine lange Vergangenheit und 
haben, so ist man überzeugt, wegen ihrer moralischen Überlegenheit auch 
Krisen überdauert.  
 

5.7 Geschichte, Gedächtnis und Wertesystem 
Frage an Radio Eriwan: „Worin besteht der Unterschied zwischen einem 
amerikanischen und einem sowjetischen Märchen?“  
Antwort: „Das amerikanische Märchen beginnt mit: ‚Es war einmal‘, das 
sowjetische mit: ‚Einmal wird es soweit sein‘.“  
 
Dass die Geschichte bzw. Stadtgeschichte Jerewans den Rahmen für ein 
Klassifikationssystem bildet, setzt voraus, dass man die Kategorien kennt, 
d.h., auch eine Vorstellung von „der Geschichte“ hat. Deswegen stellt 
sich die Frage, wie in Armenien bzw. Jerewan Geschichte tradiert und 
Geschichtsbilder vermittelt werden.  
Ich werde im Folgenden auf die verschiedenen Faktoren eingehen, die die 
Geschichtsschreibung, das so genannte „kollektive Gedächtnis“ und das 
„persönliche Erinnern“ formen. Ich werde dabei auf die Rolle der Politik 
und Ideologie eingehen und ihre Auswirkungen darlegen. Besonders 
wichtig erscheint mir in diesem Zusammenhang bis heute der Einfluss 
des marxistischen Evolutionismus zu sein, der nicht nur geschichtliche 
Entwicklungen erklären, sondern auch vorantreiben wollte. Er prägte die 
Vorstellung von einer linearen Geschichtsentwicklung, bei der verschie-
dene Epochen als Entwicklungsstufen aufeinander folgen, wobei: 
 



349 

“The communist propaganda on a new superior ‘socialist modernity’ and 
the ‘civilizational role’ of the ‘big Russian brother’ emphasized the infe-
rior ‘otherness’ of the pre-tsarist past by imposing a boundary between 
Asian and European imaginaries” (Darieva 2012: 62). 
 
Die zu Sowjetzeiten gegeneinander kontrastierten Stufen prägen offen-
sichtlich die von mir bereits dargelegten Kategorien, die gegenwärtig zur 
Bewertung urbaner Phänomene herangezogen werden.  

Geschichte, Gedächtnis und Erinnerung 
Zu Beginn der Arbeit habe ich versucht, eine möglichst neutrale Version 
der Stadtgeschichte wiederzugeben. Natürlich ist dies im Grunde nicht 
möglich, da jede Geschichtsschreibung unvermeidbar (ideologisch) ge-
färbt ist. Dies wird bei der sowjetischen Historiographie besonders deut-
lich, gilt aber auch für die Geschichtswissenschaft des Westens.  
Besonders schwierig ist es, besonders für indigene Historiker, wenn die 
Geschichte, wie in Armenien, als Argument in aktuellen Krisensitua-
tionen und Fragen der nationalen Identität dient (vgl. Shnirelmann 2001; 
vgl. Marutyan 2007; vgl. Barsegian 2000; vgl. Malkki 1995: 62).  
Shnirelmann, der eine Geschichte der Geschichtsschreibung im Kaukasus 
nachzeichnet, wagt damit meiner Einschätzung nach eine Herkulesarbeit. 
In seiner Analyse zeigt er, welche Faktoren und welche Interessengrup-
pen zu welchen Zeitpunkten der wissenschaftlichen Geschichtsschrei-
bung und dem populären Geschichtsbild ihren Stempel aufdrückten.27 
Leider kann ich hier nur einen Teil seiner minutiösen Aufarbeitung zu-
sammenfassen. 
 
Im Geiste der Völkerfreundschaft trafen sich im Oktober 1976 die Mit-
glieder der Sowjetischen Akademie der Wissenschaften in Suchumi, um 
das Projekt einer umfassenden „Geschichte des Transkaukasus“ zu pla-
nen. Diese kaukasische „Universalgeschichte“ hatte zum Ziel, die kauka-
                                                      
27Shnirelmann beleuchtet die Interessen, die sowjetische, diasporaarmenische und indige-
ne Historiker bei ihrer Arbeit antreiben. Die Publikationen sowjetischer Historiker sind 
z.B. fast immer vom historischen Materialismus geprägt und der Nationalitätenpolitik 
verpflichtet, während die Diaspora v.a. nach historischen Gemeinsamkeiten und Anknü-
pfungspunkten mit den Hajastantsinern sucht.  



350 

sischen Teilrepubliken zu versöhnen und eine gemeinsame Identität zu 
erschaffen. Das Konzept, das 1988 zum letzten Mal diskutiert wurde, war 
zum Scheitern verurteilt, denn wie sich herausstellte, gab es eine armeni-
sche, eine georgische und eine aserbaidschanische Version der Vergan-
genheit, die selbst die Sowjets nicht unter einen Hut bringen konnten 
(Shnirelmann 2001: 12).  
 
Doch auch diese drei Perspektiven waren in sich widersprüchlich und 
unterschiedlich interpretierbar. In Armenien, wo stets großer Wert auf die 
alte Geschichte gelegt wird, schieden sich die Geister z.B. darüber, wo 
die Ursprünge der armenischen azg zu suchen seien, wobei die Diaspora 
und die Hajastantsiner verschiedene Theorien favorisierten.  
Die Diaspora versuchte sich etwa mit der Zuwanderungstheorie (Shnirel-
mann 2001: 33-40) zu legitimieren, während die Hajastantsiner die Indi-
gene-Ahnen-Theorie zu beweisen suchten (Shnirelmann 2011: 41-56). 
Auch andere Themen wurden unterschiedlich angegangen. Während im 
sowjetischen Armenien die Rolle der Religion ausgespart wurde (Shnirel-
mann 2001: 59), war sie in der Geschichtsschreibung der Diaspora ein 
wichtiges Sujet.  
Genealogien wurden von allen Seiten nach Bedarf erstellt. Als es z.B. 
darum ging, die Freundschaft mit den Russen zu stärken, fand man eine 
Verbindung zwischen der armenischen azg und den Kiever Rus (Shnirel-
mann 2001: 59). Andere historische Verknüpfungen durch verwandt-
schaftliche Bande habe ich bereits aufgezeigt.  
Das schon in den 50er Jahren entdeckte Erebuni wurde, ebenfalls auf-
grund politischer Entwicklungen, zu dem Zeitpunkt als Wiege Jerewans 
identifiziert, als der Nationalismus in Armenien entfachte und die Jubilä-
umsfeier zum 2750sten Geburtstag der Hauptstadt im Jahre 1986 den 
willkommenen Vorwand für ein nationales Fest lieferte (Shnirelmann 
2001: 9, 46).  
 
Shnirelmann beschreibt den Zwiespalt zwischen Nationalismus und Kon-
formismus, in dem sich v.a. die indigenen Historiker Armeniens gefangen 
finden, die sich dem stets im Wandel begriffenen politischen Kurs anpas-
sen müssen. Er schildert die Bedeutung einzelner Wissenschaftler und 
ihrer Werke, die das Denken ihrer Zeit prägen und gleichzeitig spiegeln, 



351 

sowie die Rolle von Laien- und Hobbyhistorikern, von Schriftstellern und 
Intellektuellen, von den Massenmedien, dem Schulsystem, von Anzeigen, 
Ausstellungen und der politischen Rhetorik (Shnirelmann 2011: 5, 10, 
61-75). Mehrere Absätze widmet er in diesem Zusammenhang dem 
Schriftsteller Gevorg Emin, der in seinen historischen Romanen die ar-
menische Geschichte glorifizierte, Dichtung und Wahrheit aneinander-
fügte und damit große Popularität und Rezeption erlangte (Shnirelmann 
2001: 61-62).  
 
Bei der Lektüre Shnirelmanns wird deutlich, dass Wissenschaft und All-
tag, Theorie und Praxis, Idealismus und Utilitarismus eng miteinander 
verwoben sind. Er zeigt, dass auch die Geschichtsschreibung nicht starr 
ist und sich permanent anpasst und verändert. Dabei kommt es, so meine 
Theorie, zu einer Wechselwirkung zwischen dem, was Halbwachs das 
„kollektive Gedächtnis“ nennt, und der „Geschichte“, bzw. der „wissen-
schaftlichen Geschichtsschreibung“. 
 
Halbwachs versteht das Gedächtnis nicht als individuelle, sondern sozia-
le, kollektive Angelegenheit. Für ihn ist das Gedächtnis nicht ein Produkt 
der Natur, sondern der Kultur bzw. der Sozialisation (Halbwachs 1985).  
Ich stimme Halbwachs in diesem Punkt zu, doch glaube ich im Gegensatz 
zu Halbwachs, dass sich die Grenzen zwischen „kollektivem Gedächtnis“ 
und „Geschichte“ auflösen können.  
Halbwachs unterscheidet scharf das „kollektive Gedächtnis“ von der 
„Geschichte“, die für ihn da beginnt, wo die Tradition des lebendigen 
Erinnerns endet, nämlich „in einem Augenblick, in dem das soziale Ge-
dächtnis erlischt und sich zersetzt“ (Halbwachs 1985: 66).28 Für Halb-

                                                      
28Halbwachs wurde vom deutschen Ägyptologen Jan Assmann wiederentdeckt, der seine 
Ideen vom „kollektiven Gedächtnis“ aufgriff und weiterentwickelte (vgl. Hardenberg 
2012). Für Assmann ist das „kollektive Gedächtnis“ ein Sammelbegriff „für alles Wissen, 
das im spezifischen Interaktionsrahmen einer Gesellschaft Handeln und Erleben steuert 
und von Generation zu Generation zur wiederholten Einübung und Einweisung ansteht“ 
(Assmann 1988: 9). Assmann unterscheidet außerdem zwischen dem „kommunikativen“ 
und „kulturellen“ Gedächtnis. Als „kommunikatives Gedächtnis“ bezeichnet er „all jene 
Spielarten des kollektiven Gedächtnisses (…), die ausschließlich auf Alltagskommunikati-
on beruhen“ (Assmann 1988: 10). Das „kulturelle Gedächtnis“ ist für ihn dagegen durch 
„Alltagsferne“ gekennzeichnet und wird durch institutionalisierte Kommunikation (Rezi-



352 

wachs kann „Geschichte“ nicht „Gedächtnis“ sein, da er annimmt, dass 
die Kontinuität zwischen denen, die in der Geschichte gelebt und erinnert 
haben, und denen, die heute leben und Geschichte lesen und lernen, un-
terbrochen ist. Die Geschichte sei deswegen eine Sache für Spezialisten, 
das Gedächtnis dagegen:  
 
„Eine kontinuierliche Denkströmung – von einer Kontinuität, die nichts 
Künstliches hat, da sie von der Vergangenheit nur das behält, was von 
ihr noch lebendig und fähig ist, im Bewusstsein der Gruppe, die es unter-
hält, fortzuleben“ (Halbwachs 1985: 68). 
 
Geschichte und Gedächtnis unterscheiden sich laut Halbwachs noch in 
einem weiteren Punkt. So gäbe es zwar mehrere „kollektive Gedächtnis-
se“ aber nur eine „Geschichte“, eben deswegen, weil „Gedächtnis“ immer 
von sozialen Gruppen abhänge, während die Geschichte von neutralen 
Experten geschrieben werde (Halbwachs 1985: 71-77).  
Wie schon aus dem vorangestellten Material hervorgegangen ist, kann ich 
diesen Behauptungen des französischen Soziologen für den Fall Arme-
nien und Jerewan nicht zustimmen. Die Geschichtsschreibung ist weder 
neutral noch entrückt, sondern gehört zum Alltagsleben und wird, wie das 
„kollektive Gedächtnis“, aktiv und kollektiv erinnert. Legenden, Mythen, 
historische Romane, Gedächtnis und Geschichtswissenschaft ergänzen 
sich, verschmelzen miteinander und dienen offenbar als gegenseitige 
Beweisführungen für den Nachweis einer ununterbrochenen Genealogie 
der armenischen azg, für die Dauerhaftigkeit armenischer Präsenz und 
das Alter der Stadt Jerewan. 
All diese Beweisführungen bezeichnete man mir gegenüber als patmu-
thjun (պատմություն), was mit „Geschichte“, „Geschichtsschreibung“ 
und „Erzählung“ übersetzt werden kann. Nie sprach man dagegen in die-
sem Zusammenhang von Märchen (hekhjath) oder Sagen (askh, zrujts‘, 

                                                                                                                        
tation, Begehung, Betrachtung) und kulturelle Formung (Texte, Riten, Denkmäler) tra-
diert (Assmann 1988: 12). Ähnliche Unterscheidungen werden von Aleida Assmann zwi-
schen den Begriffen „Gedächtnis“ und „Erinnerung“ vorgenommen (Assmann 1993: 13-
35; Assmann & Friese 1998). Stark vereinfacht lautet hier die These, „Gedächtnis“ sei 
starres, gespeichertes Wissen, „Erinnerung“ dagegen lebendiges Wissen, das ständig ver-
gegenwärtigt und neu durchlebt wird (vgl. Angehrn 2004: 392; vgl. Connerton 1989). 



353 

aŗaspel) – und von Erinnerungen (hischoghuthjun, husch, hischatak) nur, 
wenn es um persönliche Erinnerungen ging.  
Wie erinnert wird, hängt – hier stimmte ich mit Halbwachs überein – von 
der sozialen Gruppe bzw. vom „sozialen Milieu“ ab (Halbwachs 1985: 
64-77).  
 
Trotz der Unterschiede des Erinnerns gibt es aber auch viele populäre 
Geschichtsbilder, die von einer breiten Öffentlichkeit geteilt werden. In 
Bezug auf Jerewan sind sie an den Raum und die materielle Substanz der 
Stadt geknüpft.  
Räumliche Bilder spielen laut Halbwachs für das „kollektive Gedächtnis“ 
eine große Rolle: „[…] der Ort hat das Gepräge der Gruppe erhalten 
und umgekehrt“ – Ort, soziale Gruppe und Gedächtnis hängen somit 
zusammen. Verändert sich der Ort, so auch die Gruppe und die Erinne-
rung, eine Tatsache, die aus oben beschriebenem Material zum Städtebau 
bereits hervorgegangen ist. Gleichzeitig – und dies geht ebenfalls aus den 
oben beschriebenen Beurteilungen der neuen Entwicklungen im Städte-
bau hervor – halten Erinnerungen und Gruppen an Orten fest. Der Verlust 
von Orten und der damit verbundene Verlust von Erinnerungen und so-
zialen Gruppen finden nicht simultan statt:  
 
„[…] aber wenn die Steine sich auch versetzen lassen, so kann man doch 
nicht ebenso leicht die Beziehungen verändern, die zwischen den Steinen 
und den Menschen entstanden sind. Wenn eine menschliche Gruppe lan-
ge an einem ihren Gewohnheiten angepassten Ort lebt, richten sich nicht 
nur ihre Bewegungen, sondern richtet sich auch ihr Denken nach der 
Folge der materiellen Bilder, die ihr die äußeren Gegenstände darbie-
ten“ (Halbwachs 1985: 134). 
 
So ist es wohl auch mit den Bewohnern Jerewans, die in der sowjetischen 
Stadt aufgewachsen sind und heute mit den Neubauten der neuen Eliten 
und ŗabiz konfrontiert werden.  
Die materielle Substanz der Stadt ist ein lieu de mémoire (Nora 2005), 
der verschiedene Erinnerungsschichten beinhaltet und am Leben erhält. 
Doch neue Schichten verdecken die älteren und die an die alte Substanz 
geknüpften Gruppen, die ein „kollektives Gedächtnis“ teilen, werden da-



354 

bei zu Opfern. Ihnen wird der Raum ihrer Erinnerungen geraubt – und so-
mit letztlich auch die Erinnerung und die kollektive Identität. 

Sowjetische Geschichtsschreibung, Nationalitätenpolitik 
und das evolutionistische Modell 
Wie Shnirelmann bin ich der Überzeugung, dass die Geschichtsschrei-
bung und das Gedächtnis von unterschiedlichen Faktoren gelenkt werden: 
von nationalen Interessen, von den Massenmedien, von populären 
Schriftstellern, den politischen Diskursen, von Publikationen, von Wis-
senschaftlern und Laien, von Ausstellungen und Museen sowie insbeson-
dere vom Schulunterricht, der in seinem jeweils aktuellen Lehrstoff, wie 
Shnirelmann zeigt, politische und gesellschaftliche Strömungen aufgreift 
und spiegelt (Shnirelmann 2001: 57).  
V.a. die sowjetische Ideologie hat, so bin ich überzeugt, in Armenien auf 
das populäre Geschichtsbild und somit auf das indigene Klassifikations-
system Einfluss genommen – nicht nur was den Inhalt, sondern v.a. auch 
was die Form und die Epocheneinteilung angeht, die die oben genannten 
Kategorien hervorbringen. Obwohl Armenien, gerade was das Mittelalter 
betrifft, durchaus über eine eigene Geschichtsschreibung (Chorenatsi, 
Agathangelos, Sebeos etc.) verfügt, vertraut man – oft zwangsläufig – 
nach wie vor den Texten aus der Sowjetzeit, die allein durch ihre Zahl 
und Präsenz in den Vordergrund treten.  
Was die Geschichte Jerewans betrifft, ist man auf sowjetische Quellen 
sogar angewiesen, da Jerewan und somit seine Geschichte erst zu Sowjet-
zeiten Bedeutung erlangten. Die Geschichte Jerewans, so könnte man 
sagen, wurde zu Sowjetzeiten geschrieben. 
 
Geschichtsschreibung war ein fester Bestandteil der sowjetischen Na-
tionalitätenpolitik, die man mit Hilfe der Akademien wissenschaftlich 
untermauern wollte (Halbach 2003: 687-690). Die Russen und Sowjets 
beschäftigten sich deswegen sogar mit archäologischen Ausgrabungen 
und arbeiteten fleißig an der Historie der Titularnationen.29  

                                                      
29Wie die Historiker waren auch die Ethnologen an diesem Prozess maßgeblich beteiligt 
(vgl. Mühlfried & Sokolovsky 2011: 9-13). Privratsky beschreibt z.B., wie die ethnologi-
sche Forschung und die daraus abgeleitete wissenschaftliche Theorie von den indigenen 



355 

Auch Jerewan, als Hauptstadt der Armenischen SSR, wurde in diesem 
Kontext interessant, und so wurde z.B. die urartäische Siedlung Erebuni 
1950 unter den Sowjets ausgegraben (Ananikjan 1989: 14).  
 
Die national geprägte, aber sowjetisch beeinflusste Geschichtsschreibung 
wurde in der Schule unterrichtet, in Geschichtsbüchern und Reiseführern 
abgedruckt, zitiert, allerorts verbreitet und in staatlichen Riten, wie Ge-
denkfeiern und Jubiläen, gefeiert.  
Dass die Objektivität im Sinne Noras30 den aktuellen Wünschen ange-
passt wurde, lässt sich auch hier nicht bezweifeln. So passte es z.B. wenig 
in die sowjetische Propaganda, dass Tamanyan vor den Sowjets, für die 
er später das sozialistische Jerewan baute, in den Iran geflohen war. Die-
ses Detail in der Biographie des National- und Hauptstadthelden ist bis 
heute kaum bekannt, ebenso wie der Fakt, dass er sich in Täbris mit der 
Planung einer Moschee befasste – was wiederum wenig zur antimuslimi-
schen Stimmung der Gegenwart passt.  
 
V.a. der marxistische Evolutionismus hat – so bin ich überzeugt – tiefe 
Spuren hinterlassen. Man versucht zwar seit der Unabhängigkeit „arme-
nische“ Momente in der Geschichte zu betonen, greift dabei aber noch 
immer auf die Methoden und Klischees der Nationalitäten-Politik, auf die 
sowjetischen Quellen und auf die marxistischen Argumentationen zurück 
– auch wenn man diese sogar gegen die Sowjets einsetzt.  
Die „Form“ ist sozusagen, auch wenn sich der „Inhalt“ etwas gewandelt 
hat, gleich geblieben.  
 

                                                                                                                        
Kasachen absorbiert wurde, Eigenleben entwickelte und das Selbstverständnis der Kasa-
chen bis heute mitbestimmt (Privratsky 2001:10-11). Diese Feststellung lässt sich auf den 
Kaukasus und Armenien übertragen.  
30Der Historiker Nora schreibt in Bezug auf die französische Geschichte: „Geschichte, 
genauer die französische Nationalgeschichte, wurde schon immer vom Standpunkt der 
Zukunft aus geschrieben. In Abhängigkeit von der impliziten, manchmal sogar expliziten 
Vorstellung von dem, was sein müsste oder wie die Zukunft aussehen würde, bildete sich 
in der alles Vergangene enthaltenden Unbestimmtheit eine allgemeine Erinnerung all 
dessen heraus, was die Gemeinschaft von sich bewahren musste, um das, was sie erwarte-
te und was sie vorzubereiten hatte, angehen zu können“ (Nora 2005: 18).  



356 

Man könnte annehmen, dass in Armenien nach dem Zusammenbruch der 
Sowjetunion mit der Diaspora auch neue Formen der Geschichtsschrei-
bung eingeführt und übernommen wurden. Dies ist sicherlich der Fall, 
betrifft aber die Geschichte Jerewans nur wenig. Dies liegt daran, dass die 
(alte) Diaspora, die aus den westarmenischen Gebieten stammt, über kein 
eigenes Gedächtnis und keine eigene Geschichtsschreibung zu Jerewan 
verfügt – und sich für andere Thematiken interessiert.31 
  
Neben der Geschichtsschreibung haben natürlich auch persönliche Erfah-
rungen und Erinnerungen Anteil am „kollektiven Gedächtnis“ der Stadt. 
Viele meiner Informanten, v.a. die alte und mittlere Generation, haben 
den Bau und die Entwicklung Jerewans selbst miterlebt. Die Biographien 
dieser Menschen sind eng mit der (Entstehungs-)Geschichte Jerewans 
verknüpft und vice versa. Die jüngere Generation nimmt noch an diesen 
Erinnerungen der Großeltern und Eltern teil, was, wie Halbwachs meint, 
ein lebendiges Erinnern bedeutet und somit auch nach seiner Definition 
dem „kollektiven Gedächtnis“ zuzurechnen ist.  
Trotzdem scheinen sich auch diese lebendigen Erinnerungen normieren-
den Ideen zu beugen. Trotz einer diskursiven Praxis der Wissenstradie-
rung kommt es – so habe ich beobachtet – zu einer „Formalisierung“ der 
Erinnerung, der Geschichte und der Geschichten, die sich in standardi-
sierten Berichten und Bewertungen spiegeln 
Ich bin überzeugt, dass der marxistische Evolutionismus dabei bis heute 
das Denken der Menschen strukturiert, d.h. Kategorien und Klassifikatio-
nen vorgibt.  
 
Der sowjetische Ethnologe Semenov fasst in einem Aufsatz von 198032 
(Semenov 1980: 29-58) die marxistische Geschichtstheorie zusammen. 
Die Geschichte der Menschheit („global history“/ „history of mankind“) 

                                                      
31Quellen westlicher Herkunft, wie z.B. frühe Reiseberichte, sind offenbar nur interessant, 
solange sie das vorhandene „Wissen“ bestätigen. 
32Der Aufsatz ist in dem von Gellner herausgegeben Sammelband Soviet & Western An-
thropology (Gellner 1980) erschienen und wurde von Gellner ins Englische übersetzt. Die 
Begriffe werden aus diesem Grund auch in englischer Sprache wiedergegeben.  



357 

ist nach dieser Theorie ein fortschreitender Prozess, eine Entwicklung, 
die einen in der Gesamtheit unilinearen Fortschritt33 bedeutet.  
Die Menschheit („human society“) bestünde, so Semenov, aus mehreren 
Gesellschaften („societies“), so genannten sozialen Organismen („social 
organisms“)34, wobei diese sozialen Organismen jeweils ihre eigenen 
Geschichten hätten, die gemeinsam die Menschheitsgeschichte ergäben.35 
Den sozialen Organismen lägen wiederum bestimmte produktive sozio-
ökonomische Beziehungen („productive socio-economic relations“) zu-
grunde, die u.a. den Typ der sozio-ökomischen Formation („socio-econo-
mic formation“) bestimmten, als welche der jeweilige soziale Organismus 
klassifiziert werden könne.  
Erst die Typisierung der sozio-ökomischen Formation mache es möglich, 
die verschiedenen Gesellschaften auf Grund ihrer Produktionsweise 
(„mode of production“) zu ordnen und in eine Entwicklungsabfolge zu 
stellen, die einem „epochalen Zeitsinn“ (vgl. Rüsen 2004: 373) ent-
spricht, bei dem die verschiedenen sozio-ökomischen Formationen aufei-
nander folgen und sich gegenseitig ablösen. Diese Abfolge bilde den 
Fortschritt.  
 
Marx verfasste in seinem Vorwort zur Kritik der Politischen Ökonomie 
von 1859 (Marx 1977 [1859]) folgende Zuordnung und historische Ab-
folge der Produktionsweisen und sozio-ökomischen Formationen:  
 

                                                      
33Diese Vorstellung von einem progressiven Verlauf der Geschichte geht auf Hegel zu-
rück, dessen Thesen Marx und Engels zum Ausgangpunkt machten (Kotkin 1995: 8).   
34Semenov betont, dass die Theorie Modellcharakter hat und dass somit auch die so ge-
nannten „sozialen Organismen“, wenn sie in der Realität konkrete Formen annehmen, 
immer vom Modell abweichen müssen (Semenov 1980: 29-58).    
35Der unilineare Fortschritt der Weltgeschichte („global history“) wurde auch von sowje-
tischen Theoretikern immer wieder in Frage gestellt, gab es doch Gesellschaften („socie-
ties“/ „social organisms“), die eine „rückläufige“ Entwicklung zu durchlaufen schienen. 
Semenov vertritt in seinem Aufsatz die These, dass diese Tatsache und andere Unstim-
migkeiten keinen negativen Einfluss auf die insgesamt unilineare Weltgeschichte hätten. 
Die komplexe Argumentation Semenovs kann an dieser Stelle leider nicht wiedergegeben 
werden. Dazu s. Semenov (1980: 29-58).   



358 

“In broad outline, the Asiatic, ancient, feudal and modern bourgeois 
modes of production may be designated as epochs marking progress in 
the economic development of society” (Marx 1977 (1859): Preface).36  
 
Graphisch ließe sich die Menschheitsgeschichte also in einem Zeitstrahl 
abbilden, der in diese Kategorien der „sozioökonomischen Formationen“ 
eingeteilt ist: 
 

 
 
Darstellung VI: Das Marx’sche Evolutionsmodell 
 
 
Nicht alle Gesellschaften/ sozialen Organismen schienen, das fiel den 
sowjetischen Wissenschaftlern auf, dabei simultan oder überhaupt alle 
hier genannten Stufen zu durchlaufen – und nicht alle sozialen Organis-
men entsprachen den angesichts des aktuellen Standes der Weltgeschich-
te zu erwartenden. Die Weltgeschichte würde, so die Erklärung, deswe-
gen nur wenig von den einzelnen, unbedeutenden sozialen Organismen 
beeinflusst. Die Geschichte schreite durch die sukzessive Abfolge der so 
genannten Weltsysteme („world systems“) voran. Zu diesen Weltsyste-
men aber könnten die oben genannten sozio-ökonomischen Formationen 
werden, indem sie zu bedeutenden Meilensteinen der Zivilisation empor-
stiegen und sich dementsprechend etablierten.  
Die Abfolge „Asiatic, ancient, feudal, and contemporary bourgeois” 
münde dann – so die Ideologie – in eine Fortsetzung, von der man glaub-
te, sie ende in einem einzigen sozialen Organismus: der Weltgemein-
schaft:  

                                                      
36In der Übersetzung der Textstelle durch Semenov erscheint der Begriff “economic so-
cial formation”. Dies hängt mit der Definition des Begriffs “society” zusammen, die Se-
menov einleitend diskutiert (Semenov 1980: 29-58): „In general outline, the Asiatic, 
ancient, feudal, and contemporary bourgeois modes of production can be designated as 
successive epochs of the economic social formation” (s. Semenov 1980: 35-36). 



359 

„The great October revolution laid the foundation of a new world system 
– the socialist, which in the subsequent period emerges as the centre of 
the world historical developments, thereby opening up a further epoch of 
global history. The world socialist system appears as the only one which 
can be and necessarily will become global. And in the furthermore future, 
with the transition to communism, human society will inevitably trans-
form itself into a single social organism” (Semenov 1980: 48). 
 
Gesellschaften, etwa primitive Gesellschaften („primitive societies“), die 
dieser Entwicklung nachhinkten, könnten sich – so die Überzeugung – 
durch den Kontakt mit höher entwickelten sozialen Organismen schneller 
entwickeln und dabei mehrere Stufen der Evolution überspringen. Man 
kann die Sowjetisierung also auch als eine Mission begreifen:  
 
„Already in the early 1920s, Lenin gave the proletariat […] the task of 
providing pan-global help to nations retarded in their development, so as 
ensure their transition directly to socialism, avoiding all other stages of 
development. All the history of the USSR appears as the model example 
of the implementation of Lenin’s great idea” (Semenov 1980: 52).  
 
Ganz ohne Zwischenetappen ließ sich diese Aufgabe jedoch nicht bewäl-
tigen, weswegen man zu Übergangslösungen kam, deren Produkt die 
sowjetischen Teilrepubliken waren.  
Lenin behielt zwar, so Kappeler, das „internationalistische Ziel des Mar-
xismus im Blick“, glaubte jedoch, dass jede Gesellschaft auf dem Weg 
zum Fortschritt unbedingt die Phase der Nation zu durchlaufen habe 
(Kappeler 2005; vgl. Suny 1997: 351; vgl. Marx & Engels 2003 (1848): 
17; 36). Der Nationalismus, der eng mit dem Kapitalismus verbunden sei, 
müsse dann, im nächsten Schritt, unausweichlich vom Sozialismus über-
wunden und automatisch aufgelöst werden.  
Um eine internationalistische Gemeinschaft zu errichten, war es also 
zunächst notwendig, die in der Zarenzeit unterdrückten Völker zu befrei-
en und als erste Maßnahme ihre Nationsbildung im sowjetischen Vielvöl-
kerreich zu fördern. Das vorläufige Produkt, „national in der Form, sozi-



360 

alistisch im Inhalt“37 (Kappeler 2005: 239; vgl. Baberowski 2003: 208 ff; 
vgl. Babajew 2010: 993839; vgl. Marx & Engels 2003 [1848]: 31; 45-46), 
sollte dann das Medium bilden, über das sich, im zweiten Schritt, sozia-
listische Inhalte vermitteln ließen, durch die sich ein Erblühen (raszvet; 
russ.: расцвет), eine Annäherung (sblishenije; russ.: сближение) und 
schließlich eine Verschmelzung (slijanije; russ.: слияние) der Völker 
ergebe (Halbach 2003: 661)40. 
                                                      
37Diese Formel wurde Mitte der 1930er Jahre von Stalin geprägt (Lehmann 2012).  
38Babajew beschreibt in seinem Artikel über die „Aserbaidschanische Nation“ ihre spezi-
fischen, historischen Voraussetzungen und ihre Formierung im Rahmen der sowjetischen 
Nationalitätenpolitik (Babajew 2010: 99-103). Hier lohnt ein Vergleich zwischen den 
gleichen Prozessen in Aserbaidschan und Armenien.    
39Das Fundament der Nationalitätenpolitik war die „Losung von der Gleichheit und vom 
Selbstbestimmungsrecht der Völker“, die in das sozialdemokratische Parteiprogramm auf-
genommen und am 2. November 1917 in der „Deklaration der Rechte der Völker Russ-
lands“ bestätigt wurde (Kapeller 2005: 239). 
40Die „nationale Form“ wurde dabei v.a. über ethnische und sprachliche Kriterien defi-
niert. Im Prozess der Nationenbildung förderte man also mit einer gezielten Sprachenpoli-
tik zu allererst die Sprache und die Literatur (Halbach 2003: 676-682; Heyat 2002: 8-9) 
sowie die Kultur – zu der auch die Nationalgeschichte gehört – und nationale Eliten (Ka-
ppeler 2005: 240-241; Halbach 2003: 659-707; Dudwick 1991: 107; Suny 1997: 355-358; 
Meurs 2001: 115-116; Heyat 2002: 10-11). V.a. die Nationalitätenpolitik der Anfangszeit, 
d.h. der 20er Jahre, stand unter dem Motto der „Indigenisierung“ (korenisazija; russ.: ко-
ренизация), die darin bestand, Führungspositionen in den nationalen Republiken mit lo-
yalen indigenen Kadern zu besetzen. Antisowjetische Intellektuelle wurden gleichzeitig 
unterdrückt, z.T. auch verfolgt, die Kirche geduldet, antireligiöse Propaganda jedoch 
staatlich unterstützt (Kapeller 2005: 240; Halbach 2003: 660-661; Suny 1997: 355-356). 
Seit den 30er Jahren schlug man unter Stalin in der Nationalitätenpolitik einen neuen Weg 
ein. Viele Konzessionen, v.a. gegenüber kleineren Ethnien, wurden zurückgenommen und 
russisch-nationale Elemente in den Vordergrund gestellt. Der russisch dominierte „So-
wjetpatriotismus“, der sich unter dem Mantel der „Völkerfreundschaft“ versteckt hatte, 
trat nun an den Platz der „Indigenisierung“ (korenisazija) und im „Großen Terror“ wurden 
schließlich ganze Volksgruppen deportiert und fast alle indigenen Eliten vollständig 
vernichtet und durch russische ersetzt (Suny 1997: 362; Halbach 2003: 662-663): „The 
Stalin Revolution was not only a brutal transformation of the economy and the political 
hierarchy; it also had an effect on state policy toward the nationalities. After an initial 
promotion of the nativization (…) official enthusiasm for ‘korenizatsiia’ began to fade. 
The learning of Russian was encouraged, and in 1938, it was made compulsory for all So-
viet students” (Suny 1997: 364). So wurde schließlich der einheimische Nationalismus zu 
einem Balanceakt, der für indigene Nationalisten gefährlich werden konnte (Suny 1997: 
369, 376). Es kam dabei zu einem andauernden Prozess des Aushandelns von „sozialisti-
schem Inhalt“ und „nationaler Form“, bei der sich die Ideologie des Zentrums in Moskau 



361 

Von den Nationalitäten und deren Nationalcharakter hatte man sehr prä-
zise Vorstellungen. So lautet etwa die Beschreibung der Armenier in 
einem 1989 in der DDR gedrucktem Reiseführer: 
 
„Über Jahrhunderte haben die Armenier ihren Nationalcharakter und 
anthropologische Besonderheiten bewahrt. Meistens sind sie mittelgroß, 
kräftig gebaut, braun, mit schwarzen Haaren, haben große Augen und 
lange Wimpern. Sie sind fleißig, energisch und findig, neigen zum Hand-
werk, sind sprachbegabt. Wie alle kaukasischen Völker sind auch sie 
temperamentvoll, aufbrausend, aber nicht nachtragend, besitzen Sinn für 
Humor, lieben Kinder und achten die Familie. Daher steht Jerewan unter 
allen Hauptstädten der Sowjetrepubliken in der Zahl der Scheidungen 
unverändert an letzter Stelle. Typisch armenische Charakterzüge sind 
treue Freundschaft und Gastfreundlichkeit, was sich in Wohlwollen, in 
Hilfsbereitschaft, in Aufmerksamkeit gegenüber den Gästen, in freundli-
cher Aufnahme und unbedingt in guter Bewirtung äußert“ (Ananikjan 
1989: 10). 
 
Hier sind viele Eigenschaften beschrieben, mit denen sich Armenier bis 
heute identifizieren und die Fremden als nationale Charakteristika aufge-
zählt werden. Neben den physischen und psychischen Eigenschaften wird 
dabei auch wieder das Alter der armenischen Kultur, also die Geschichte 
als „Nationalgeschichte“ betont.41 

                                                                                                                        
und die lokale Agency nationaler Eliten gegenüberstanden (vgl. Lehmann 2007: 166-189). 
Erst nach dem Tod Stalins entspannte sich die Situation in der nichtrussischen Peripherie, 
wo nationale Kader bei einer zweiten korenisazija (Verwurzelung) wieder in Führungspo-
sitionen aufstiegen, das Ziel der Verschmelzung in einem Sowjetvolk jedoch noch immer 
an oberster Stelle zu stehen hatte (Halbach 2003: 660; 664-664). 
41Nicht überall ließ sich die sehr heterogene Bevölkerung so klar definieren und zuordnen. 
Da die ethnische Identität, die als „Nationalität“ unter „Punkt 5“ im Inlandspass aller So-
wjetbürger vermerkt war, v.a. an der Sprachzugehörigkeit festgemacht wurde, Mehrspra-
chigkeit aber weit verbreitet und ethnische Zugehörigkeiten verschwommen waren, kam 
es zu einer oft künstlichen Klassifizierung der Bevölkerungen, die mit den Methoden des 
nation building gefestigt wurde. So war auch die territoriale Abgrenzung der Nationen 
nicht leicht vorzunehmen. Das Problem löste man auf der Landkarte, zog oft willkürliche 
Grenzen und ordnete so den Nationen Territorien zu, die oft erst dadurch als territoriale 
Einheiten entstanden und später, wie im Fall von Berg Karabach, zu umstrittenen Kon-
fliktfeldern wurden (Kappeler 2005: 241-242; Halbach 2003: 659-660). 



362 

Auch wenn die Sowjetunion scheiterte, so war, laut Kapeller, „die Kon-
struktion von Nationen im ‚Laboratorium‘ der Sowjetunion erfolgreich“ 
(Kapeller 2005: 249).42 Ebenso verhält es sich, so habe ich beobachtet, 
bei der Etablierung des evolutionistischen Geschichtsbildes. 
 
Zusammenfassend lässt sich Folgendes feststellen: Im Zuge der Nationa-
litätenpolitik, die die Evolution vorantreiben sollte, betrieben die Sowjets, 
regiert von Moskau, aktives nation building.  
Obwohl die Nationalitätenpolitik nicht konsequent durchgeführt wurde, 
hat sie bis heute weitreichende Folgen für das Selbstverständnis der Re-
publik Armenien als Nation und die Armenier als ethnische Gruppe mit 
einer eigenen Geschichte.  
Die sowjetische Nationalitätenpolitik basierte auf dem marxistischen 
Evolutionismus, der die Kulturgeschichte als eine Abfolge von Entwick-
lungsstufen interpretierte. Eine hohe Stufe stellte in diesem Modell die 
„Nation“ als hochentwickelter „sozialer Organismus“ dar, den man ge-
zielt förderte. Vorangehende Stufen galten als weniger entwickelt und 
weniger fortschrittlich.  
Auch die Stadtgeschichte Jerewans wurde in solche Stufen geteilt, deren 
historische Abfolge gleichzeitig eine Klassifikation nach dem Grad der 
Entwicklung repräsentierte. Diese Abfolge ist, so meine Behauptung, bis 
heute die Grundlage für die Einteilung der Stadtgeschichte und für die 
Bildung der Kategorien „orientalisches Mittelalter“, „russische Zaren-
zeit“, „Sowjetzeit“, „europäische Moderne“ und „armenische Blütezei-
ten“. Allerdings werden diese Kategorien heute neu geordnet, d.h. anders 
hierarchisiert und mit neuen Inhalten und Werten angefüllt.  

                                                      
42Die These Slezkines scheint zu stimmen, in der er behauptet, dass im Prozess des sowje-
tischen nation building die „nationale Form“ letztlich über den „sozialistischen Inhalt“ 
triumphierte und so zum eigentlichen Erbe der Sowjetunion wurde (Slezkine 1994; vgl. 
Suny 1997: 374)42. Zusammenfassend stellt Suny fest: „Both Western social scientists 
and Soviet analysts had long predicted that, over time, the national differences among the 
people of the USSR would diminish, ultimately leading to assimilation of the smaller eth-
nic groups into the Russian mass. But the experience of the Armenians and other nation-
alities belied this expectation” (Suny 1997:374). 



363 

Gedächtnis-Kategorien im musealen Kontext 
Optisch greifbar werden das formalisierte kollektive Gedächtnis zu Ar-
menien und Jerewan sowie seine Einteilung in evolutionäre Stufen bzw. 
hierarchisch angeordnete Kategorien in den Ausstellungen der verschie-
denen Museen, insbesondere im Historischen Museum und im Stadtmu-
seum von Jerewan. Die Umstrukturierung der Museen seit der Sowjet-
zeigt zeugt außerdem davon, wie sich die Beurteilung der historischen 
Kategorien und ihre Hierarchisierung leicht verändert haben und der heu-
tigen Perspektive angepasst wurden.  
In den Museen der Stadt wird Geschichte präsentiert, der Öffentlichkeit 
zugänglich gemacht und vermittelt. Museen sind „Gedächtnisspeicher“, 
reproduzieren aber gleichzeitig „kollektives Wissen“, das in den Museen 
für jedermann optisch greifbar wird. Abstrakte zeitliche Kategorien wer-
den durch Bilder und Gegenstände symbolisiert, mit denen weitere Asso-
ziationen verknüpft werden. Aus diesem Grunde möchte ich die ver-
schiedenen Museen Jerewans vorstellen, die selbst sowohl eine sowjeti-
sche als auch postsowjetische Geschichte haben. 
 
Im Historischen Museum, dem wichtigsten Museum Jerewans, wird mit 
der Präsentation der Objekte die Vorstellung der armenischen Gesamtge-
schichte vergegenständlicht. Es wurde 1921 gegründet und hat sich seit 
dieser frühen Sowjetzeit nur unmaßgeblich verändert. Abteilungen, in 
denen die weit zurückliegende Geschichte und folkloristische Exponate 
gezeigt werden, wurden fast identisch übernommen.  
Anders war dies mit Ausstellungsstücken aus der Ersten Republik. Diese 
oft verschwiegene Periode hat seit der Unabhängigkeit eine erhebliche 
Aufwertung erfahren und musste deswegen auch in der Ausstellung neu 
konzipiert werden.  
Die Sammlung ist chronologisch aufgebaut. Den von mir als Kategorien 
beschriebenen Zeiträumen sind jeweils einzelne Räume gewidmet, durch 
die die Geschichte geordnet und in klar trennbare Abschnitte aufgeteilt 
wird. Die präsentierte Geschichte Armeniens beginnt – hier von mir sehr 
vereinfacht wiedergegeben – mit archäologischen Funden aus der Ur- und 
Frühgeschichte und dem Reich der Urartäer. Des Weiteren werden Kera-
miken, Modelle und andere Überreste von den armenischen Zentren und 
Hauptstädten der Vergangenheit wie z.B. Dwin und Ani gezeigt. Neben 



364 

dem kilikischen Königreich, der russischen Eroberung und der Ersten 
Republik ist auch der Genozid eine neu entwickelte Station auf dem Weg 
durch die armenische Geschichte, die man als Besucher Raum für Raum 
durchschreiten kann. Weitere Teilausstellungen widmen sich v.a. kirchli-
chen Kultobjekten, Schmuckstücken, Nationaltrachten, Teppichen und 
anderen handwerklichen Erzeugnissen, die als Objekte armenischer Blü-
tezeiten interpretiert werden können.  
 
Im gleichen Gebäude wie das Historische Museum befindet sich, eben-
falls seit 1921, die Staatliche Gemäldegalerie, die auf mehreren Etagen 
sowohl die Werke armenischer als auch russischer, sowjetischer und eu-
ropäischer Künstler beherbergt, also die Erzeugnisse der Kulturen, die 
einen Vorbildcharakter für Armenien hatten und z.T. bis heute haben und 
einige der historischen Kategorien prägen (s. Les Amis des Musées 
d’Arménie 1992).  
 
Das 1960 eröffnete Staatliche Revolutionsmuseum der Armenischen SSR, 
das die sozialistische Geschichte im Kaukasus und in Armenien doku-
mentierte, ist dagegen inzwischen fast spurlos verschwunden. Ich selbst 
habe von ihm nur aus einem alten Reiseführer erfahren.  
 
Im Ausstellungskonzept des Stadtmuseums, das im Gegensatz dazu reno-
viert wurde, manifestiert sich die Stadtgeschichte Jerewans.  
Zuvor befand sich das Museum in der Gai Dschami Moschee am Ma-
schtots-Prospekt (ehem. Lenin-Prospekt), wo sich die Ausstellung in 
zwei Teile gliederte, nämlich in Exponate aus der Periode vor und aus der 
Periode nach der Revolution (vgl. Darieva 2012). Faktisch hat sich diese 
Teilung auch in das neue Ausstellungkonzept am neuen Standort im Rat-
hausgebäude übertragen. Allerdings wird heute die Revolution nicht mehr 
als Wendepunkt in der Stadtgeschichte akzentuiert.  
Auch hier werden Zeiträume kategorisiert und mit bestimmten Werten 
verbunden. V.a. geht es um die Entwicklung der Stadt seit dem General-
plan Tamanyans, d.h. um die architektonischen, technischen, kulturellen 
und zivilisatorischen Leistungen seit Beginn der 20er Jahre. Thema ist 
also der Fortschritt während der Sowjetzeit. In den Vitrinen kann man 
Fotos von der Eröffnung der Metro (Abb.22) und Zeitungsausschnitte, die 



365 

von der Elektrifizierung und dem Bewässerungssystem berichten, sowie 
Bilder vom Bau der Oper und dem Platz der Republik sehen (s. Erevani 
Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a, b, c, d, 
e).  
 
Das Museum von Erebuni erzählt in erster Linie vom Alter der armeni-
schen Kultur und der Hauptstadt und verkörpert somit die Kategorie „ar-
menische Blütezeiten“. Die Reste der urartäischen Festung, die hier zu 
sehen sind, gelten, wie bereits erwähnt, als die Vorgängerbauten Jere-
wans und werden als solche präsentiert. Hier geht es um den „mystischen 
Anfang“, der in der rätselhaften Keilschrift der Urartäer dokumentiert ist. 
Mit aller Kraft versucht man eine Verbindung von diesen Resten zum 
heutigen Armenien und Jerewan herzustellen. 
  
Das Matenadaran (Abb.25), eines der bekanntesten Museen der Stadt, ist 
eigentlich eine staatliche Bibliothek, also ein fester Speicher historischen 
Wissens. Den Besuchern wird nur ein geringer Teil dieses Wissens prä-
sentiert: die ersten schriftlichen Erzeugnisse der Armenier, heilige Hand-
schriften und Miniaturmalereien, an die Legenden geknüpft sind. Sie 
werden von streng wirkenden Granitskulpturen bewacht, die den Eingang 
des Gebäudes flankieren. Dargestellt sind der Alphabet-Erfinder Masch-
tots und andere Gelehrte, v.a. bedeutende Historiker wie Frik und Movses 
Chorenatsi, also diejenigen, die die „armenischen Blütezeiten“ für die 
Nachwelt überliefert haben.  
 
Die Skulptur der Mutter „Hajastan“ (Armenien) (Abb.25) thront mit 
Schwert und Schild über der Stadt. Die eindrucksvolle Figur, die das 
Stadtbild überblickt43, beherbergt in ihrem Sockel ein inzwischen wenig 
frequentiertes Museum. Hier befindet sich die Ausstellung „Sowjet-
armenien im Großen Vaterländischen Krieg“. Als ich eine Inschrift „Tod 
den Deutschen“ betrachte, nickt mir die Aufsichtsdame entschuldigend 
zu: „Die Zeiten haben sich geändert“, meint sie – und auch das Gedächt-
nis, muss man hinzufügen.  

                                                      
43Auf dem gleichen Sockel thronte zuvor eine Statue Stalins.  



366 

Ein Modell von der Eroberung des Reichstages verstaubt langsam, wäh-
rend die Ausstellung um Bilder aus dem Karabachkrieg erweitert wurde, 
die jedoch nicht viele Besucher anzulocken scheinen.  
Nur am 9. Mai versammeln sich die letzten Veteranen, die den Zweiten 
Weltkrieg erlebt haben, und legen einen Kranz nieder. Junge Soldaten 
führen dann Tänze auf und denken dabei wahrscheinlich an die neueren 
Kriegsereignisse, denn wie es der Zufall will, ist der 9. Mai auch der Tag, 
an dem das in Karabach gelegene Schuscha erobert wurde.  
 
Bleibt noch das Genozidmuseum zu nennen, das 1995 gebaut wurde und 
für einen sehr einschneidenden Teil des kollektiven Gedächtnisses steht, 
das tatsächlich alle Armenier – auch die Armenier der Diaspora – in einer 
gefühlten Schicksalsgemeinschaft vereint. Der Gedenkkomplex ist nicht 
nur ein Museum. Er ist ein Kultort, an dem Riten des Erinnerns durchge-
führt werden. In diesen Riten, die oben bereits erwähnt wurden, wird ein 
starkes Gefühl der Zusammengehörigkeit erzeugt, das sich aus der Opfer-
geschichte ergibt (vgl. Darieva 2007: 80-82).  
 
Würde man alle Museen in einer einzigen Ausstellung vereinen, so hätte 
man ein fast vollständiges Register des kollektiven Gedächtnisses zur 
Hand, das den Armeniern und Bewohnern Jerewans zur Verfügung steht. 
Auch eine Kategorisierung der Geschichte ließe sich anhand der Ausstel-
lungen bereits durch die Sortierung und Anordnung der Exponate erah-
nen, die sich auch den Architekturen Jerewans zuordnen lassen.  
 

5.8 Klassifikationssystem und Wertehierarchie 
Die Klassifikation der Geschichte, des Städtebaus, der Architektur, der 
sozialen Räume und Gruppen, des Benehmens und der zugehörigen Wer-
te erfolgt heute, so meine ich festgestellt zu haben, nicht mehr auf der 
Grundlage der Produktionsweise, sondern auf der Bewertung verschiede-
ner Charakteristika und Assoziationen, die mit den historischen Katego-
rien verbunden werden und die ich oben dargestellt habe. 
  
Die Kategorien „orientalisches Mittelalter“, „russische Zarenzeit“, „So-
wjetzeit“, „europäische Moderne“ und „armenische Blütezeiten“ werden 



367 

dementsprechend im urbanen Kontext Jerewans fast immer wertend ein-
gesetzt. Mit Privratsky möchte ich behaupten:  
 
„Memory is also cultural in the sense that the things it recalls are set in 
the context of the values, conceptions, and habitual practices which the 
person who remembers holds in common with others” (Privratsky 2001: 
19-20). 
 
Die Vergangenheit wird also in verschiedene Zeitabschnitte aufgeteilt, 
denen ganz bestimmte Werte, Konzepte und Praktiken zugeschrieben 
werden. Zeitabschnitte werden so zu Kategorien eines Klassifikationssys-
tems, das letztlich ein Wertesystem ist, denn die Hierarchisierung der 
Kategorien schließt in erster Linie eine moralische Einschätzung ein: 
 
„[A] classification as a system of categories in the first place describes 
the world, and […] this description usually also implies and entails eval-
uations and moral premises and emotional attitudes, translated into ta-
boos, preferences, prescriptions, and proscriptions. Imperatives to indic-
atives, and the actors who subscribe to particular classifications and 
cosmologies ordinarily […] accept them as given in ‘nature’, and as the 
‘natural’ way the world is ordered” (Tambiah 1985: 4).  
 
Wie Malkki die von ihr so bezeichnete mythico-history der Hutu-Flücht-
linge in Tansania, betrachte ich das kollektive Gedächtnis und die daraus 
entstehenden Kategorien der Jerewaner als ein Klassifikationssystem, auf 
das sich die folgende Definition der mythico-history der Hutu-Flüchtlinge 
übertragen lässt: 
 
„[…] history, however, went far beyond merely recording events. It rep-
resented not only a description of the past, nor even merely an evaluation 
of the past, but a subversive recasting and reinterpretation of it in funda-
mentally moral terms. In this sense, it cannot be accurately described as 
either history or myth. It was what can be told mythico-history. Like in 
the Bible stories and morality plays to which I have linked them, the refu-
gees’ historical narratives comprised a set of moral and cosmological 



368 

ordering stories: stories which classify the world according to certain 
principles thereby simultaneously creating it” (Malkki 1995: 54). 
 
Geschichte und Geschichten lösen sich also von historischen Details, 
Abläufen und – wenn man so möchte – von objektiven Wahrheiten. 
Gleichzeitig erhalten sie eine neue Qualität. Der Mythos ist, wie ich mit 
Leach behaupten möchte, eine heilige Geschichte, bei der es nicht um 
einzelne Personen, Ereignisse und Abfolgen geht. Es geht um „zeitlose“, 
sozio-kulturelle Werte (vgl. Sahlins 1999: 409; s.u.). 
Die Elemente des Mythos bzw. der „mythico-history“44 erklären sich 
gegenseitig, sind zueinander komplementär und Teil einer Gesamtheit, 
weswegen sie – im Gegensatz zur diachronen Geschichte – synchron 
betrachtet werden können (Leach 1983: 9-11; 25-26). Aus diesem Grund 
sind die einzelnen hier vorgestellten Kategorien, auch wenn sie – mehr 
noch als die Bibelgeschichten, von denen Leach spricht – in die Historie 
eingebettet sind, auch unabhängig von ihrer historischen Wichtigkeit von 
moralischer Bedeutung – und im moralischen Sinne wahr. Hier fügen 
sich die Geschichte von der Sintflut und das historische Datum der Grün-
dung der Ersten Republik zu einer logischen Einheit, die aus einem 
„cluster of stories which are variations around a theme“ (Leach 1983: 
25) besteht.   
In den vorangehenden Kapiteln habe ich genau diesen Umgang mit der 
Geschichte bzw. den Geschichten beschrieben. Das Ursprungs- und das 
Opfermotiv, Motive, die den sowjetischen Idealen entsprechen, wie z.B. 
der Mythos vom Arbeiterhelden Tamanyan, sowie andere Themen und 
Inhalte, die je nach Perspektive und Bedarf verschieden interpretiert wer-
den können, entsprechen den moralischen Erzählungen, die laut Malkki 
ein Repertoire an historischen Narrativen zur Verfügung stellen, die die 
Welt nach bestimmten Prinzipien ordnen und erschaffen.  
 
Die Aufgabe der mythico-history, so Malkki sei es „zu lehren, zu erklä-
ren, vorzuschreiben und zu verbieten“ (Malkki 1995: 54). Die moralische 
Belehrung beinhalte dabei außerdem auch eine klare Unterscheidung von 
„gut“ und „böse“: 

                                                      
44Dieser Begriff wird auch von Leach verwendet (Leach 1983). 



369 

„It was concerned with the ordering and reordering of social and politi-
cal categories, with defining of self in destinction to other, with good and 
evil. It was most centrally concerned with the reconstitution of a ‘moral 
order’ of the world. It is seized historical events, processes, and relation-
ships, and reinterpreted them within a deeply moral scheme of good and 
evil” (Malkki 1995: 55-56). 
 
In der Vorstellung der Hutu sind es die Tutsi, die das Böse verkörpern. 
Die Hutu dagegen werden als „harmlos“ und „gut” beschrieben: 
 
“All the Hutu who were captured to be killed, they behaved like sheep, 
and they did nothing but praying and singing only” (Malkki 1995: 100). 
 
Diese von Malkki zitierte Aussage eines Hutu-Informanten erinnert an 
den bereits mehrfach zitierten Ausspruch: „Wir sind die Schafe, sie sind 
die Wölfe“. Die Schafe werden auch in Armenien fast immer in die hohen 
Kategorien eingeordnet, da das Opfer als historisches Motiv für Armenier 
einen „hohen Wert“ hat. Die Schuldigen, die in die Kategorie „orientali-
sches Mittelalter“ gehören, werden mit den moralisch niederträchtigen 
Feinden verglichen. 

 
Die Kategorien „orientalisches Mittelalter“, „zaristisches Russland“, 
„Sowjetzeit“, „europäische Moderne“ und „armenische Blütezeiten“ bil-
den also ein hierarchisches System, dessen Abstufungen nicht nur chro-
nologisch (vom Mittelalter bis heute) und räumlich (von Orient bis Okzi-
dent) geordnet sind. Ihre Anordnung entspricht auch einer – zumindest so 
vorgestellten – Entwicklung von primitiv zu zivilisiert und von rural zu 
urban.  
 
 

 
 
Darstellung VII: Aktuelle Klassifikation in Anlehnung an das Marx’sche Modell 



370 

Die extremen Pole des Klassifikationssystems werden v.a. bei Konflikten, 
wie z.B. im Kontext des Städtebaus, vergleichend und beurteilend gegen-
übergestellt.  
Sie werden mit weiteren Gegensatzpaaren bildenden Adjektiven ver-
knüpft, die sich mühelos den jeweiligen Kategorien und den Extremen 
ihrer Hierarchisierung zuschreiben lassen, wie z.B. die Gegensatzpaare 
religiös und atheistisch, traditionell und modern, despotisch und liberal, 
gefangen und frei, ungerecht und gerecht, ungleich und gleich, dumm und 
gebildet, faul und fleißig, dunkel und hell, stinkend und duftend, ge-
schmacklos und geschmackvoll, hässlich und schön, alt und neu, schlecht 
und gut, eng und weit, ängstlich und sorgenfrei, zerstört und intakt, 
schmutzig und sauber, öd und blühend, chaotisch und geordnet, korrupt 
und ehrlich, etc. etc.  
 
All diese Begriffe lassen sich den Kategorien zuordnen und bilden das 
Repertoire, mit dem argumentiert, bewertet und hierarchisiert wird. Mit 
ihrer Hilfe werden die Schuldigen ermittelt und ihre Schuld deutlich ge-
macht.  



371 

 
Orientalisches 
Mittelalter 

Zarenzeit 
Sowjetzeit 

Europäische  
Moderne 

Armenische  
Blütezeiten 

grausam 
roh/grob/wild 
chaotisch 
schmutzig 
stinkend 
schlecht 
faul  
dunkel  
ländlich 
unzivilisiert 
rückständig 
primitiv 
mittelalterlich 
asiatisch 
orientalisch 
türkisch 
aserbaidschanisch 
islamisch 
Bazar/ Handel 
Lehm 
Despotismus 
Zerfall 
natürlich/ 
ursprünglich/ 
männlich u. 
vital (z. B. ŗabiz) 

kultiviert 
gebildet 
geornet 
organisiert 
sozial 
atheistisch 
arbeitsam/fleißig 
urban 
zivilisiert 
modern/ 
fortschrittlich 
europäisch/ 
sowjetisch 
asiatisch  
orientalisch/östlich  
(z. B. Despotismus) 
fremdbe-
herrscht/kolonial 
Kontrolle 
Städtebau 
Industrialisierung 
Alphabetisierung 
Kollektivismus/ 
Solidari-
tät/Gemeinschaft 
lethargisch 
unehrlich 
unselbständig 

kultiviert 
gebildet 
organisiert 
aufgeklärt 
reich 
offen 
urban 
zivilisiert 
modern 
fortschrittlich 
unmoralisch 
europäisch 
westlich/ 
amerikanisch 
Freiheit 
Demokratie 
Wohlstand 
Wohlfahrt 
Luxus 
Kapitalismus 
Kulturimperialis-
mus 
Egoismus 

Mutig 
gebildet 
tapfer 
rein 
vollkommen 
sozial 
fleißig 
gastfreundlich 
Hochkultur 
Wissen um Ur-
sprünge, Geschich-
te u. Traditionen 
christlicher Glaube 
moralisch 
indigen 
Brücke zw. Ost u. 
West 
Opferwille 
Märtyrertum 
soz. Beziehungen 
Respekt vor dem 
Alter und vor Ge-
schlechterrollen 

 
 
 
Orient/primitiv/rural/ŗabizmus   Okzident/zivilisiert/urban/mtavorakanuthjun 
 
 
Tabelle 4: Aktuelle Kategorien, Klassifikation und Assoziationsbündel 
 



372 

Die höchsten Werte werden grundsätzlich von der Kategorie „armenische 
Blütezeiten“ repräsentiert. Diese Werte sind auch die Werte des armeni-
schen tun, des „einschließenden Hauses“. Das tun und die Kategorie „ar-
menische Blütezeiten“ stehen also an der Spitze der gleichen Hierarchie, 
des gleichen Klassifikationssystem, mit dessen Hilfe urbane Phänomene, 
Häuser, Gebäude, soziale Gruppen und soziale Räume eingeordnet und 
beurteilt werden.  
 

5.9 Zusammenfassung 
Menschen, Verhalten, Praktiken, Gebäude, Straßen, private und öffentli-
che Räume werden beurteilt, indem man sie klassifiziert. Dazu werden 
u.a. Kategorien verwendet, die auf den Epochen der Stadtgeschichte Jere-
wans basieren. Mit den Epochen werden bestimmte Ereignisse, Eigen-
schaften und Werte assoziiert, die losgelöst von der linearen Geschichte 
ein eigenständiges, hierarchisches Wertesystem bilden.  
Die Kategorien haben eine zeitliche und eine räumliche Dimension. Die 
zeitliche Dimension reicht vom Mittelalter bis in die Gegenwart und die 
räumliche vom Orient bis in den Okzident. Mit diesen Dimensionen sind 
ganze Assoziationsbündel verbunden. Durch die Klassifikation eines 
Phänomens wird es z.B. als primitiv oder zivilisiert, rural oder urban so-
wie schlecht oder gut eingeordnet.  
Den Hintergrund für das Klassifikationssystem bilden die Bedeutung, die 
Armenier der Geschichte zuschreiben, die Geschichtsschreibung, die Er-
innerung und das marxistische Stufenmodell, das die Geschichte als einen 
linearen Fortschritt mit verschiedenen Entwicklungsstufen auffasst.  



373 

6. Schluss 
Zum Schluss möchte ich noch einmal die Ergebnisse meiner Arbeit zu-
sammenfassen. 
 
Die Stadt, so habe ich gezeigt, besteht aus historisch gewachsenen – pro-
duzierten und konstruierten – Räumen, die eine physische und eine sozia-
le Dimension haben. Sowohl der materielle Zustand als auch die sozialen 
Beziehungen, die die sozialen Räume formen, sind dabei mit bestimmten 
Werten verknüpft, repräsentieren diese Werte und werden mit ihnen as-
soziiert.  
Ich behaupte, dass das tun, das private Zuhause, dabei die Bedeutung des 
„einschließenden Hauses“ hat, da es die wichtigsten Werte der Gesell-
schaft verkörpert und somit an der Spitze der urbanen Hierarchie steht. 
Innerhalb dieser Hierarchie werden alle Häuser, Gebäude und Räume der 
Stadt in Bezug auf das übergeordnete „einschließende Haus“ eingeordnet, 
beurteilt und klassifiziert. Das tun, ist also der Maßstab und das Ideal. 
 
Der Stellenwert des tun hat zwei Ursachen: Es repräsentiert erstens die 
engsten vorstellbaren sozialen Beziehungen und steht zweitens für die 
Verwirklichung armenischer Traditionen und Werte, die im tun von Ge-
neration zu Generation weitergegeben, erlernt und umgesetzt werden.  
Oft beansprucht die armenische Intelligenzia diese Werte für sich, wes-
wegen sie sich besonders mit dem urbanen tun, dem städtischen Zuhause, 
identifiziert.  
Da sowohl der Blick auf die Werte des tun als auch auf die Werte der 
Intelligenzia einer Innensicht entsprechen – die gegen die Außenwelt 
abgegrenzt wird – können sich aus der Innensicht fast alle Bewohner 
Jerewans mit beiden Kategorien identifizieren.  
 
Die Häuser, Gebäude und Räume außerhalb des tun werden aufgrund 
dessen beurteilt, wie sehr sie sich als Repräsentanten von sozialen Be-
ziehungen und Werten dem tun annähern oder davon abgrenzen. Verein-
facht lässt sich dabei sagen: Je privater der Raum, desto enger sind die 
sozialen Beziehungen, d.h., desto ähnlicher sind sie den Beziehungen des 



374 

tuns. Mit der Nähe der Beziehungen ist außerdem, so habe ich zu zeigen 
versucht, auch die Qualität und Einhaltung von Normen und Werten ver-
bunden. Je „öffentlicher“ der Raum, desto loser die sozialen Beziehun-
gen, desto geringer der Anspruch an Normen und Werte, desto größer die 
Unordnung und desto auffälliger der so genannte Werteverfall.  
Diese Klassifikation und hierarchische Staffelung von „privat“ bis „öf-
fentlich“ spiegelt sich in einer graduellen Unterscheidung privater, semi-
privater und öffentlicher Häuser, Räume und Plätze wider, die durch die 
sozialen Beziehungen und sozialen Gruppen, die mit ihnen verbunden 
sind (die soziale Dimension), definiert werden.  
 
Trotz einer Staffelung der Räume wird das tun auch immer in einer ext-
remen Opposition zum öffentlichen Raum gesehen. Auf der einen Seite 
steht also das tun, als idealer privater Raum, auf der anderen Seite die 
Stadt mit ihren öffentlichen Gebäuden, Straßen und Plätzen, in denen sich 
die Öffentlichkeit bewegt und der Staat und seine Repräsentanten Haus-
herren sind.  
Der so genannte „öffentliche Raum“ wird dabei als „Tatort“, an dem 
Schuld lokalisiert wird, wahrgenommen. Hier werden die idealen Werte 
des tun in Frage gestellt, missachtet und manchmal sogar ins Gegenteil 
verkehrt. Sich an den Werten des urbanen tun zu vergreifen, heißt schul-
dig werden. Die Schuld wird im Stadtbild optisch erfassbar und physisch 
greifbar, z.B. im Zerfall oder in einer negativ wahrgenommenen Moder-
nisierung.  
Als Täter betrachtet man ein Konglomerat der Eliten, die als Gegenteil 
der eigenen sozialen Umgebung (Familie, Verwandtschaft, Freunde) kon-
zeptualisiert wird, aber wiederum in soziale Gruppen, denen bestimmte 
Gebäude zugeordnet werden, klassifiziert werden kann. Diese Eliten sind 
z.B. die Sowjets, die aktuelle Regierung, die Oligarchen, die Kirche und 
die Diaspora. 
 
In Armenien hat sich die Gesellschaft, parallel zu einer bewegten Ge-
schichte, stets verändert. So auch die Eliten, die sozialen Gruppen und die 
Stadt. Allein den Werten des tun kann man eine gewisse Beständigkeit 
attestieren.  



375 

Die aktuellen Eliten und die dazugehörige Öffentlichkeit werden heute 
als so genannte ŗabiz kategorisiert. In vielerlei Hinsicht verkörpert der 
ŗabizmus das Gegenteil der urbanen Intelligenzia oder mtavorakanuthjun. 
Sowohl ŗabizmus als auch Intelligenzia sind dabei weniger als soziale 
Gruppen, sondern vielmehr als Wertekategorien zu verstehen. Die ŗabiz 
werden dabei v.a. als ländlich und primitiv klassifiziert. Nur in spezifi-
schen Kontexten kehren sich diese Charakterisierungen zu einer positiven 
Beurteilung um. Ihr Verhalten wird dem öffentlichen Raum und somit 
auch den hier Agierenden zugeordnet. Die Intelligenzia identifiziert sich 
dagegen aus der Innensicht mit den Werten des tun, die auch den Werten 
der Kategorie „armenische Blütezeiten“ entsprechen.  
 
Die armenische Geschichte und insbesondere die Stadtgeschichte Jere-
wans, die z.T. im Städtebau noch physisch greifbar ist, geben Kategorien 
vor, die genau mit den Eigenschaften und Werten, die im tun und „öffent-
lichen Raum“ verkörpert werden, beschrieben werden können bzw. – 
andersherum – diese Werte und Eigenschaften zusammenfassen und be-
schreiben. Diese Kategorien sind das „orientalische Mittelalter“, die „rus-
sische Zarenzeit“, die „Sowjetzeit“, die „europäische Moderne“ und die 
„armenischen Blütezeiten“.  
Wohl auf Grundlage des evolutionistischen Stufenmodels des Marxismus 
werden diese Kategorien hierarchisch angeordnet und somit zu einem 
Klassifikationssystem. Dieses Klassifikationssystem fasst das gleiche 
Spektrum an Eigenschaften, Zuschreibungen und Werten und v.a. die 
gleichen Beziehungen zwischen diesen wie das Spektrum von tun bis 
„öffentlicher Raum“.  
Folglich gibt es zwei Klassifikationssysteme, die sich parallelisieren, zu-
einander in Beziehung stehen, die gleichen Beziehungen zwischen Eigen-
schaften, Zuschreibungen und Werten reflektieren und zur gegenseitigen 
Beschreibung und Kategorisierung herangezogen werden können.  
Durch ihre Position an der Spitze der jeweiligen Hierarchie können das 
„einschließende Haus“, das tun und die Kategorie „armenische Blütezei-
ten“ gleichgesetzt werden. Tatsächlich repräsentiert das tun genau die 
Ideale, die auch in der Kategorie „armenische Blütezeiten“ zusammenge-
fasst werden, d.h. indigene Werte, Traditionen und Praktiken.  



376 

Der „öffentliche Raum“ wird als physischer und sozialer Raum dagegen 
oft in den Begriffen der Kategorie „orientalisches Mittelalter“ beschrie-
ben. Die Zwischenstufen zwischen öffentlichem ŗabizmus und tun wer-
den entsprechend in den übrigen Kategorien erfasst. 
Dabei sind diese Kategorien nicht immer eindeutig umrissen. In manchen 
Kontexten und Situationen – bzw. aus bestimmten Perspektiven – können 
sie sogar umbewertet werden.  
Gleich bleibt allerdings die mit den Kategorien verknüpfte Begrifflich-
keit, die alle sozialen Gruppen Jerewans verwenden, wenn auch unter-
schiedlich auslegen. Dies liegt daran, dass die Kategorien, bzw. die Ge-
schichtsauffassungen, auf der die Kategorien basieren, kulturelle Wurzeln 
haben. Die Werte, die sie repräsentieren sind „zeitlos“, auch wenn sie 
sich auf aktuelle Situationen anwenden lassen. Wie Sahlin schreibt:  
 
“From what I know about culture, then, traditions are invented in the 
specific terms of the people who construct them. Fundamentally, they are 
atemporal, being for the people conditions of their form of life as consti-
tuted, and considered coeval with it. It follows that if such traditions are 
authoritatively narratized, or when the contigently rise to consciousness, 
they will be aetiologized: that is, as charter myths” (Sahlins 1999: 409). 
 
Das gleiche Begriffsspektrum und die gleichen der Stadtgeschichte ent-
lehnten Kategorien können auch zur Klassifikation des Städtebaus und 
seiner Architektur herangezogen werden, wobei zu bedenken ist, dass der 
Städtebau und die Architektur u.a. am Ursprung der Vorstellungen zu den 
Kategorien „orientalisches Mittelalter“, „russische Zarenzeit“, „Sowjet-
zeit“, „europäische Moderne“ und „armenische Blütezeiten“ stehen – 
schließlich stützt sich die Vorstellung einer Epoche der Stadtgeschichte 
auf die architektonischen und städtebaulichen Überreste aus eben dieser 
Zeit. 
So kann die ganze Stadt in einem hierarchischen System geordnet und 
vorgestellt werden. Dabei stehen Städtebau, Architektur und Kategorisie-
rung in einer Wechselbeziehung. Was als mittelalterlich bezeichnet wird, 
kann mittelalterlich sein oder einfach nur jene Eigenschaften erfüllen, die 
mit der entsprechenden Kategorie und der damit assoziierten Architektur 
in Verbindung gebracht werden. Natürlich hängt auch mit dieser Klassifi-



377 

zierung eine Klassifikation der sozialen Gruppen zusammen, insbesonde-
re der Eliten, die den Städtebau bestimmten.  
 
An dieser Stelle möchte ich noch einmal betonen, dass die von mir hier 
zusammengestellten Zusammenhänge Modell- und Systemcharakter ha-
ben. Sie sind ein nützliches Instrument, mit dessen Hilfe die urbanen 
Zusammenhänge und die urbane Ordnung sowie die Beziehungen zwi-
schen urbanen Phänomenen verstanden werden können. Das bedeutet 
nicht, dass sie ausnahmslos gültig sind. Wie Lévi-Strauss bin ich der 
Meinung:  
 
„Auf der Ebene der Beobachtung lautet die Hauptregel – man möchte 
sogar sagen die einzige –, daß alle Tatsachen genau beobachtet und be-
schrieben werden müssen, ohne daß den theoretischen Vorurteilen gestat-
tet wird, Natur und Bedeutung zu verändern. Diese Regel schließt als 
Folgerung eine zweite ein: die Tatsachen müssen für sich selbst unter-
sucht werden (welche konkreten Prozesse haben zu ihrer Existenz beige-
tragen?) und auch in Beziehung zum Ganzen (d.h. daß jede an einem 
Punkt beobachtete Veränderung in Beziehung gesetzt werden muß zu den 
gesamten Umständen ihres Erscheinens)“ (Lévi-Strauss 1967: 303). 
 
Das hier dargestellte Modell stellt also eine Abstraktion der beschriebe-
nen Tatsachen und Zusammenhänge dar. Ich versuche damit, die „unbe-
wusste Struktur“ Jerewans zu erfassen.  
Dabei habe ich in erster Linie angestrebt, die Beziehungen zwischen 
Räumen und Räumen, sozialen Gruppen und sozialen Gruppen, zwischen 
Werten und Werten und zwischen sprachlichen Konzepten und Katego-
rien zu erfassen sowie versucht, die Beziehungen zwischen diesen Ebe-
nen, d.h. zwischen der räumlichen, sozialen, konzeptuellen und der Wer-
te-Ebene aufzudecken. 
 



378 

Bibliographie 
Abrahamian, Levon & Sweezy, Nancy (Hrsg.). 2001. Armenian Folk 

Arts, Culture, and Identity. Bloomington: Indiana University Press. 
Abrahamian, Levon. 2006. Armenian Identity in a Changing World. 

Costa Mesa: Mazda Publishers. 
Abrahamian, Levon. 2007a. Troubles and Hopes – Armenian Family, 

Home and Nation. In: Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang 
(Hrsg.). 2007. Representations on the Margins of Europe: Politics 
and Identities in the Baltic and South Caucasus States. Frankfurt a. 
M. & New York: Campus Verlag: 267-281.  

Abrahamian, Levon. 2007b. Armenia and Armenians between East and 
West. 21st Century 1, 2001: 72-76. 

Abrahamian, Levon. 2007c. Dancing Around the Mountain: Armenian 
Identity Through Rites of Solidarity. In: Grant, Bruce & Yalçi-Heck-
mann, Lale (Hrsg.). 2007. Caucasus Paradigms: Anthropologies, 
Histories and the Making of a World Area. Berlin: Lit Verlag: 167-
188.  

Abrahamian, Levon. 2011a. Yerevan Sacra: Old and New Sacred Cen-
ters in Urban Space. In: Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang 
& Krebs, Melanie (Hrsg.). 2011. Urban Spaces after Socialism: 
Ethnographies of Public Places in Eurasian Cities. Frankfurt am 
Main: Campus Verlag: 131-151. 

Abrahamian, Levon. 2011b. Description and (Re)Construction in So-
viet-Era Anthropology. In: Mühlfried, Florian & Sokolovskiy, Ser-
gey (Hrsg.). 2011. Exploring the Edge of Empire: Soviet Era An-
thropology in the Caucasus and Central Asia. Berlin: LIT Verlag: 
297-311.  

Abrahamian, Levon. 2012. Every Change is an Object of Research: 
Interview with Levon Abrahamian, Professor and Head of the De-
partment of Contemporary Anthropological Studies, Institute of Ar-
chaeology & Ethnography, Academy of Sciences of Armenia (Con-
ducted by Melanie Krebs and Susanne Fehlings). In: Kaschuba, 
Wolfgang & Krebs, Melanie & Pilz, Madlen (Hrsg.). 2012. Die 



379 

Postsowjetische Stadt: Aushandlungsprozesse im Südkaukasus (Ber-
liner Blätter, Sonderheft 59). Berlin: Panama Verlag: 170-183.  

Abramson MacKenzie, David. 1998. From Soviet to Mahalla: Commu-
nity and Transition in Post-Soviet Uzbekistan. Ann Arbor, Michigan: 
UMI Dissertation Service. (Dissertation) 

Ackeret, Markus. 2008. Erewan – Ausnahmezustand in den Köpfen: 
Unruhe hinter der Fassade der Normalität in Armenien. Neue Züri-
cher Zeitung, Nr. 139, Dienstag, 17. Juni 2008: 5. 

Aleksandropulos, M. 1990. Armane: Puteschestvije v ich stranu i istori-
ju. Moskva: Sovjetskij Pisatel.  

Alexander, Catherine & Buchli, Victor. 2007. Introduction. In: Alexan-
der, Catherine & Buchli, Victor (Hrsg.). 2007. Urban Life in Post-
Soviet Asia. Oxon & New York: University College London Press: 
1-39. 

Alexander, Catherine & Buchli, Victor & Humphrey, Caroline 
(Hrsg.). 2007. Urban Life in Post-Soviet Asia. London: Routledge. 

Allen, Nick J. 2000. Categories and Classifications: Maussian Reflec-
tions on the Social. New York & Oxford: Berghahn Books.  

Amiraghyan, Zaruhi. 2006. Istoriko-Kulturnyj Potenzial Rajona Kond v 
Kontekstje Sozialno-Ekonomitscheskich i Gradostroitjelnich Ismjen-
jenij. In: Regionalnaja Stipendiatskaja Programma Fonda im. Gen-
richa Bjollja dlja Molodych Utschjonych na Jushnom Kavkasje 
(Hrsg.). 2006. Jushnyj Kavkas: Terrirorii. Istorii. Ljudi. Tbilisi: 
Heinrich Böll Stiftung: 309-323. 

Ananikjan, Rem. 1989. Jerewan: Reiseführer. Moskau: Verlag Planeta.  
Anderson, Benedict. 1997. Die Erfindung der Nation: Zur Karriere 

eines folgenreichen Konzepts. Frankfurt a.M.: Campus Verlag.  
Angehrn, Emil. 2004. Kultur und Geschichte – Historizität der Kultur 

und kulturelles Gedächtnis. In: Jaeger, Friedrich & Liebsch, Burk-
hard (Hrsg.). 2004. Handbuch der Kulturwissenschaften: Grundla-
gen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart & Weimar: Verlag J. B. Metzler: 
383-400. 

Antonyan, Yulia. 2008. Religiosno-magitschjeskije i Zelitjelskije Prak-
tiki v Sovrjemjennoj Gorodskoj Srjedje Armenii. In: Regionalnaja 
Stipendiatskaja Programma Fonda im. Genricha Bjollja dlja Molo-
dych Utschjonych na Jushnom Kavkasje (Hrsg.). 2008. Rasgadat Ju-



380 

shnyj Kavkas: Obschtschjestva i Srjeda Obitanija. Tbilisi: Heinrich 
Böll Stiftung: 109-128. 

Antonyan, Yulia. 2011. Religiosity and Religious Identity in Armenia: 
Some Current Models and Developments. Acta Ethnographica Hun-
garica 56 (2) (2011): 315-332. 

Antonyan, Yulia. 2012. The Armenian Intelligentsia Today: Discourses 
of Self-Identification and Self-Perception. Laboratorium, 2012, Vol. 
4, No. 1: 76-100. 

Antweiler, Christoph U. M. 2003. Stadtethnologie. In: Hans Fischer & 
Bettina Beer (Hrsg.). 2003. Ethnologie: Einführung und Überblick 
(5. Auflage). Berlin: Dietrich Reimer Verlag: 361-373. 

Arutjunjan, Ju. V. & Karapetjan, E. T. 1986. Naselenije Jerevana: 
Etnosoziologitscheskije Issljedovanija. Jerevan: Isdatjelstvo Akade-
mii Nauk Armjanskoj SSR.  

Arutjunjan, V. M. & Astratjan, M.M. & Melikjan, A.A. 1968. Jere-
van. Moskva: Isdatjelstvo Literatury po Stroitjelstvu. 

Assche, Kristof Van & Salukvadze, Joseph & Shavishvili, Nick 
(Hrsg.). 2009. City Culture and City Planning in Tbilisi: Where 
Europe and Asia Meet. Lewinston: The Edwin Mellen Press. 

Assmann, Aleida. 1993. Zur Metaphorik der Erinnerung. In: Assmann, 
Aleida & Harth, Dietrich (Hrsg.). 1993. Mnemosyne: Formen und 
Funktionen der kulturellen Erinnerung. Frankfurt am Main: Fischer 
Taschenbuch Verlag: 13-35. 

Assmann, Aleida & Friese, Heidrun (Hrsg.). 1998. Identitäten: Erin-
nerung, Geschichte, Identität 3. Frankfurt am Main: Suhrkamp Ver-
lag. 

Assmann, Jan. 1988. Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität. In: 
Assmann, Jan & Hölscher, Tonio (Hrsg.). 1988. Kultur und Ge-
dächtnis. Frankfurt am Main: Suhrkamp Taschenbuch Verlag: 9-19. 

Assmann, Jan. 1997. Vorwort. In: Assmann, Jan & Sundermeier (Hrsg.). 
1997. Schuld, Gewissen und Person: Studien zur Geschichte des in-
neren Menschen (Band 9). Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus: 9-
13.  

Assmann, Jan. 1999. Das kulturelle Gedächtnis: Schrift Erinnerung und 
politische Identität in frühen Hochkulturen. München: Verlag C.H. 
Beck.  



381 

Avetisyan, Bella & Kesabyab, Ter Mambre. 1994. The History of St. 
Zoravor Church. Ani: Areresum.  

Babajew, Aser. 2010. Zur Problematik von Nation und Nationalismus in 
Aserbaidschan. In: Aghayev, Mardan & Suleymanova, Ruslana 
(Hrsg.). 2009. Jahrbuch Aserbaidschan 2009: Beiträge aus Politik, 
Wirtschaft, Geschichte und Literatur. Berlin: Verlag Dr. Köster: 79-
111. 

Baberowski, Jörg. 2000. Nationalismus aus dem Geist der Inferiorität. 
Autokratische Modernisierung und die Anfänge muslimischer 
Selbstvergewisserung im östlichen Transkaukasien 1828-1917. Ge-
schichte und Gesellschaft, 26 Jg. 2000/ Heft 3: 371-407. 

Baberowski, Jörg. 2003. Der Feind ist überall: Stalinismus im Kauka-
sus. München: Deutsche Verlagsanstalt.  

Bachschinjan, J. T. 1951. Architektura Sovjetskoj Armenii. Moskva: Go-
sudarstvjennoje Isdatjelstvo Architektury i Gradostroitjelstva.  

Bardasarian, Gagik. 2009. Jerevan. Izdatjelsvo “Tigran Mez”.  
Bardavelidze, Vera. 1984. The Institution of ‘Modzmeoba’ (Adoptive 

Brotherhood): An Aspect of the History of the Relations between 
Mountain and Valley Populations in Georgia. In: Dragadze, Tamara 
(Hrsg.). 1984. Kinship and Marriage in the Soviet Union: Field 
Studies. London & Boston & Melbourne & Henley: Routledge & 
Kenan Paul: 173-188.   

Barsegian, Igor. 2000. When Text Becomes Field: Fieldwork in “Transi-
tional” Societies. In: De Soto, Hermine & Dudwick, Nora (Hrsg.). 
2000. Fieldwork Dilemmas: Anthropologists in Postsocialist States. 
Madison, Wisconsin: The University of Wisconsin Press: 119-129. 

Barth, Fredrik W. 1969. Ethnic Groups and Boundaries: The Social 
Organization of Culture Difference. Bergen: Universitetsforlaget. 

Bayadyan, Hrach. 2007. Soviet Armenian Identity and Cultural Repre-
sentation. In: Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang (Hrsg.). 
2007. Representations on the Margins of Europe: Politics and Iden-
tities in the Baltic and South Caucasus States. Frankfurt a. M. & 
New York: Campus Verlag: 205-219. 

Benedict, Ruth. 2006 [1946]. Chrysantheme und Schwert: Formen der 
japanischen Kultur. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.  



382 

Benevolo, Leonardo. 1993. Die Stadt in der europäischen Geschichte. 
München: Verlag C.H. Beck.  

Bestor, Theodore. C. 2002. Networks, Neighborhoods, and Markets: 
Fieldwork in Tokyo. In: Gmelch, Georog & Zenner, Walter P. 
(Hrsg.). 2002. Urban Life: Readings in the Anthropology of the City. 
Prospect Heights: Waveland Press. 

Bey, Essad. 2008. Öl und Blut im Orient: Meine Kindheit in Baku und 
meine haarsträubende Flucht durch den Kaukasus. Freiburg: Verlag 
H. J. Maurer.  

Bhattacharya, Bhaswati. 2005. Armenian European Relationship in 
India, 1500-1800: No Armenian Foundation for European Empire? 
Journal of the Economic and Social History of the Orient, Vol. 48, 
No. 2 (2005): 277-322.  

Binder, Beate & Kaschuba, Wolfgang & Niedermüller, Peter (Hrsg.). 
2001. Inszenierungen des Nationalen: Geschichte, Kultur und die 
Politik der Identitäten am Ende des 20. Jahrhunderts. Wien & Köln 
& Weimar: Böhlau Verlag.  

Binder, Beate & Kaschuba, Wolfgang & Niedermüller, Peter. 2001. 
Inszenierungen des Nationalen – einige einleitende Bemerkungen. 
In: Binder, Beate & Kaschuba, Wolfgang & Niedermüller, Peter 
(Hrsg.). 2001. Inszenierungen des Nationalen: Geschichte, Kultur 
und die Politik der Identitäten am Ende des 20. Jahrhunderts. Wien 
& Köln & Weimar: Böhlau Verlag: 8-15.  

Bouchard, Michel. 2011. The State of the Study of the State in Anthro-
pology. Reviews in Anthropology, 40: 183-209. 

Bournoutian, George. 1997. Eastern Armenia from the Seventeenth 
Century to the Russian Annexation. In: Hovannisian, Richard G. 
(Hrsg.). 1997. The Armenian People from Ancient to Modern Times 
(Volume II) – Foreign Domination to Statehood: The Fifteenth Cen-
tury to the Twentieth Century. New York: St. Martin’s Press: 81-
108. 

Boy, Ann-Dorit. 2010. Der Museumsbau zu Jerewan. ZEIT ONLINE, 9. 
Dezember 2010 (www.zeit.de/kultur/kunst/2010-12/museum-eri-
wan-armenien; gesichtet am 15.06.2012). 

http://www.zeit.de/kultur/kunst/2010-12/museum-eriwan-armenien
http://www.zeit.de/kultur/kunst/2010-12/museum-eriwan-armenien


383 

Boyajian, Zabelle C. (Hrsg.). 1958. Armenian Legends and Poems. 
London: J.M. Dent & Sons Ltd. & New York: Columbia University 
Press.  

Bretèque, Estelle Amy de la & Stoichita, Victor. 2012. Musics of the 
New Times: Romanian Manele and Armenian Rabiz as Icons of 
Post-Communist Changes. In: Biliarsky, Ivan & Cristea, Ovidiu & 
Oroveanu, Anca (Hrsg.). 2012. The Balkans and Caucasus: Parallel 
Processes on the Opposite Sides of the Black Sea. Newcastle upon 
Tyne: Cambridge Scholars Publishing: 321-335. 

Brotherton, Sean P. 2008. “We have to think like Capitalists but con-
tinue being Socialists”: Medicalized Subjectivities, Emergent Capi-
tal, and Socialist Entrepreneurs in Post-Soviet Cuba. American Eth-
nologist, Vol. 35, No. 2: 259-274. 

Büttner, Ruth & Oganowa, Raissa (Hrsg.). 2007. Armenien Landes-
kunde: Eine Textsammlung. Jerewan: „Antares“ Media Holding. 

Carsten, Janet & Hugh-Jones, Stephen. 1995. Introduction: About the 
House –Lévi-Strauss and Beyond. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. In: Carsten, Janet & Hugh-Jones, Stephen (Hrsg.). 1995. 
About the House: Lévi-Strauss and Beyond. Cambridge: Cambridge 
University Press: 1-46.  

Carsten, Janet. 2004a. After kinship. Cambridge: Cambridge University 
Press.  

Carsten, Janet. 2004b. The Substance of Kinship and the Heat of the 
Hearth: Feeding, Personhood, and Relatedness among Malays in Pu-
lau Langkawi. In: Parking, Robert & Stone, Linda (Hrsg.). Kinship 
and Family: An Anthropological Reader. Malden: Blackwell: 309-
327. 

Chudawerdyan, Konstantin & Sargsyan, Yeghishe. 2001. Armenien – 
Land und Leute: Ein Reiseführer. Eriwan: Verlag Movsessian.  

Clifford, James & Marcus, George E. 1986. Writing Culture: The Poet-
ics and Politics of Ethnography. Berkeley: University of California 
Press. 

Connerton, Paul. 1989. Social Memory. In: Connerton, Paul. 1989. How 
Societies Remember. Cambridge: University of Cambridge Press: 6-
40. 



384 

Cooke, Catherine. 1979. Le mouvement pour la cité-jardin en Russie. 
In: Cohen, Jean-Louis & De Michelis, Marco & Tafuri, Manfredo 
(Hrsg.). 1979. La Ville, l’Architecture. Paris & Roma & L’Équerre: 
Officina Edizioni: 200-233.  

Dabaghyan, Artak. 2001. Salvage versus Knowledge: Armenian Eth-
nography Across Soviet Times. Mühlfried, Florian & Sokolovskiy, 
Sergey (Hrsg.). 2011. Exploring the Edge of Empire: Soviet Era An-
thropology in the Caucasus and Central Asia. Berlin: Lit Verlag: 
152-173. 

Darieva, Tsypylma & Kachuba, Wolfgang. 2007a. Introduction: Poli-
tics and Identities on the “Margins” of New Europe. In: Darieva, 
Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang (Hrsg.). 2007. Representations on 
the Margins of Europe: Politics and Identities in the Baltic and 
South Caucasus States. Frankfurt am Main & New York: Campus 
Verlag: 10-24.  

Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang (Hrsg.). 2007b. Represen-
tations on the Margins of Europe: Politics and Identities in the Bal-
tic and South Caucasus States. Frankfurt am Main & New York: 
Campus Verlag.   

Darieva, Tsypylma. 2007c. From Silenced to Voiced: Changing Politics 
of Memory of Loss in Armenia. In: Darieva, Tsypylma & Kaschuba, 
Wolfgang. 2007. Representations on the Margins of Europe: Politics 
and Identities in the Baltic and South Caucasus States. Frankfurt a. 
M. & New York: Campus Verlag: 65-88. 

Darieva, Tsypylma. & Voronkov, Viktor. 2010. Rethinking the South 
Caucasus: Introduction. In: Darieva, Darieva & Voronkov, Viktor 
(Hrsg.). 2010. Rethinking the South Caucasus. 2010. Laboratorium, 
Russian Review of Social Research, N°1: 17-27. 

Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang. 2011a. Sights and Signs of 
Postsocialist Urbanism in Eurasia. In: Darieva, Tsypylma & Ka-
schuba, Wolfgang & Krebs, Melanie (Hrsg.). 2011. Urban Spaces 
After Socialism: Ethnographies of Public Places in Eurasian Cities. 
Frankfurt am Main: Campus Verlag: 9-30.   

Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang & Krebs, Melanie 
(Hrsg.). 2011b. Urban Spaces after Socialism: Ethnographies of 



385 

Public Places in Eurasian Cities. Frankfurt am Main & New York: 
Campus Verlag. 

Darieva, Tsypylma. 2012. Placing a Mosque in Yerevan: Invisible Place, 
Multiple Names. In: Kaschuba, Wolfgang & Krebs, Melanie & Pilz, 
Madlen (Hrsg.). 2012. Die Postsowjetische Stadt: Aushandlungspro-
zesse im Südkaukasus (Berliner Blätter, Sonderheft 59). Berlin: Pa-
nama Verlag: 54-73.  

De Certeau, Michel. 1988. The Practice of Everyday Life. Berkeley & 
Los Angeles & London: University of California Press.  

Denscher, Barbara. 2004. Im Schatten des Ararat: Armenische Kontra-
ste. Wien: Picus Verlag.  

De Soto, Hermine G. & Dudwick, Nora. 2000. Fieldwork Dilemmas: 
Anthropologists in Postsocialist States. Madison, Wisconsin: The 
University of Wisconsin Press. 

Deutsch-Armenische Gesellschaft (Hrsg.). 1998. Armenien: Geschichte 
und Gegenwart in schwierigem Umfeld. Frankfurt a.M: Deutsch-
Armenische Gesellschaft. 

Doluchanjan, Lola Karenovna. 1980. Architektura Sovjetskoj Armenii 
20e Gody. Jerevan: Izdjatjelstvo „Sovjetakan Groch“. 

Döring, Jörg & Thielmann, Tristan. 2008. Einleitung: Was lesen wir 
im Raume? Der Spatial Turn und das geheime Wissen der Geogra-
phen. In: Döring, Jörg & Thielmann, Tristan (Hrsg.). 2008. Spatial 
Turn: Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten. Bielefeld: transcript Verlag: 7-45. 

Dorn, Anton M. 1976. Schuld – was ist das? Versuch eines Überblicks: 
Das Phänomen Schuld in Literatur, Psychologie, Verhaltensfor-
schung, Jurisprudenz, Philosophie und Theologie. Donauwörth: 
Verlag Ludwig Auer.  

Dragadze, Tamara (Hrsg.). 1984. Kinship and Marriage in the Soviet 
Union: Field Studies. London & Boston & Melbourne & Henley: 
Routledge & Kenan Paul.  

Dragadze, Tamara. 1988. Rural Families in Soviet Georgia: A Case 
Study in Ratcha Province. London & New York: Routledge. 

Dudwick, Nora C. 1994. Memory, Identity and Politics in Armenia. Ann 
Arbor: UMI Dissertation Service.  



386 

Dumas, Alexandre. 1995. Gefährliche Reise durch den Wilden Kauka-
sus: 1858-1859. Stuttgart & Wien: Edition Erdmann in K. Thiene-
manns Verlag.  

Dümler, Bärbel. 2009a. Zeichen allumfassenden Heils: Die Vielschich-
tigkeit des Programms armenischer Kreuzsteine unter Rückgriff auf 
Elemente spätantiker und byzantinischer Ikonographie. In: Bumazh-
nov, Dmitij F. & Grypeou, Emmanouela & Sailors, T. B. & Toepel, 
Alexander (Hrsg.). 2009. Bibel, Byzanz und Christlicher Orient: 
Festschrift für Stephen Gerö zum 65. Geburtstag. Orientalia Lova-
niensia Analecta, 187. Leuven: Peeters Publishers: 413-460. 

Dümler, Bärbel. 2009b. Von kaukasischer Gastfreundschaft und „öku-
menischen Begegnungen“ eigener Art. ADK 145, Jg. 2009, Heft 3: 
41-42.  

Dumont, Louis. 1980. Homo Hierarchicus: The Caste System and Its 
Implications. Chicago & London: The University of Chicago Press. 

Dumont, Louis. 1991. Individualismus: Zur Ideologie der Moderne. 
Frankfurt am Main & New York: Campus Verlag.  

Dum-Tragut, Jasmine. 2006. Armenien Entdecken: 3000 Jahre Kultur 
zwischen West und Ost. Berlin: Trescher Verlag. 

Durkheim, Émile. 1965 [1895]. Die Regeln der soziologischen Methode. 
Neuwied & Berlin: Luchterhand.  

Durkheim, Émile & Mauss, Marcel. 1963 [1903]. Primitive Classifica-
tion. Chicago: The University of Chicago Press.  

Eliade, Mircea. 1963. Aspects du mythe. Paris: Éditions Gallimard. 
Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 

(Hrsg.). 2009. Erevan 2: Gitagan Horvatsneri Zhoghovatsu. Erevan. 
Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 

(Hrsg.). 2008a. Erevanə: Khartedschnerum ev Ŗatakakhtzerum. 
Erevan: “Zangank-97”.  

Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 
(Hrsg.). 2008b. Erevani Patmuthjan Vkanerə əntrani. Erevan: “Zan-
gank-97”. 

Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 
(Hrsg.). 2008c. Kerparvesti Ŗavakhatsu. Erevan: “Zangank-97”. 

Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 
(Hrsg.). 2008d. Lusankarnerum. Erevan: “Zangank-97”. 



387 

Erevani Kaghakipetaran/ Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 
(Hrsg.). 2008e. Erevani Ŗuschardzannerə. Erevan: “Zangank-97”. 

Evans-Pritchard, E.E. 1940: The Nuer: A Description of the Modes of 
Livelihood and Political Institutions of a Nilotic People. Oxford: 
Clarendon Press.  

Fehlings, Susanne. 2008. Ruhestätten in bester Lage: Räumliche Ord-
nungen sozialer Werte auf Friedhöfen in Simferopol/ Krim. Münster: 
Lit Verlag. 

Fehlings, Susanne. 2010. The Private and Public Spheres in Yerevan, as 
observed by an Anthropologist from abroad. Armenian Popular Cul-
ture XV, Tradition and Modernity in Armenian Culture, Gitutyun 
pub., Yerevan 2010: 108-118. 

Fehlings, Susanne. 2011. Die Kaskade von Jerewan (Armenien). Trialog 
105, 2/ 2010: 38-41. 

Fehlings, Susanne. 2012. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. In: 
Kaschuba, Wolfgang & Krebs, Melanie & Pilz, Madlen (Hrsg.). 
2012. Die Postsowjetische Stadt: Aushandlungsprozesse im Südkau-
kasus (Berliner Blätter, Sonderheft 59). Berlin: Panama Verlag: 150-
167.    

Ferguson, James & Gupta, Akhil. 2002. Spatializing States: Toward an 
Ethnography of Neoliberal Governmentality. American Ethnologist 
29 (4): 981-1002.  

Fischer, Hans. 1996. Der Haushalt des Darius: Über die Ethnographie 
von Haushalten. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. 

Fortes, Meyer. 2010 [1958]. Introduction. In: Goody, Jack. 2010 [1958]. 
The Developmental Cycle in Domestic Groups. New York: Cam-
bridge University Press: 1-14.  

Foucault, Michel. 1988. Die Geburt der Klinik: Eine Archäologie des 
ärztlichen Blicks. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag.  

Foucault, Michel. 1992. Archäologie des Wissens. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp Verlag.    

Foucault, Michel. 1995. Überwachen und Strafen: Die Geburt des Ge-
fängnisses. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.  

Frazer, James George. 1916. Ancient Stories of a Great Flood. The 
Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and 
Ireland, Vol. 46, Jul. - Dec. 1916: 231-283. 



388 

Frazer, James G. 1923. Folklore in the Old Testament: Studies in Com-
parative Religion, Legend and Law. London: Macmillan. 

Fuller, Chris. F. & Harriss, John. 2000. For an Anthropology of the 
Modern Indian State. In: Fuller, Chris. F. & Bénéi, Veronique. 
(Hrsg.). 2000. The Everyday State and Society in Modern India. 
New Delhi: Social Science Press: 1-30.  

Galichian, Rouben. 2004. Historic Maps of Armenia: The Cartographic 
Heritage. London & New York: I. B. Tauris 

Gasparian, Marietta. 2004. Stadtentwicklung in Yerevan. Trialog 83, 
2004, 13-19.  

Geertz, Clifford. 1972. Deep Play. Notes in the Balinese Cockfight. 
Daedalus 101: 1-37. 

Geertz, Clifford. 1983. Dichte Beschreibung: Bemerkungen zu einer 
deutenden Theorie von Kultur. In: Geertz, Clifford. 1983. Dichte 
Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp: 7-43. 

Geertz, Clifford. 2001. The Bazaar Economy: Information and Search in 
Peasant Marketing. Economics and Anthropology, Vol. 68, No. 2: 
28-32. 

Geertz, Clifford. 1979. Suq: The Bazaar Economy in Sefrou. In: Geertz, 
Clifford & Geertz, Hilda & Rosen, Lawrence. 1997. Meaning and 
Order in Moroccan Society: Three Essays in Cultural Analysis. Lon-
don & New York & Melbourne: Cambridge University Press.  

Gellner, Ernest (Hrsg.). 1980. Soviet and Western Anthropology. New 
York: Columbia University Press.  

Gellner, Ernest. 1983. Nations and Nationalism. Oxford: Blackwell.  
Gerasimova, Katerina. 2003. Public Spaces in the Communal Apart-

ment. In: Rittersporn, Gábor T. & Rolf, Malte & Behrends, Jan C. 
(Hrsg.). 2003. Sphären von Öffentlichkeit in Gesellschaften sowjeti-
schen Typs: Zwischen parteistaatlicher Selbstinszenierung und 
kirchlichen Gegenwelten. Frankfurt am Main: Peter Lang GmbH, 
Europäischer Verlag der Wissenschaften: 165-193. 

Giordano, Christian & Kostova, Dobrinka. 2002. Die soziale Produk-
tion von Misstrauen. In: Hann, Christopher (Hrsg.). 2002. Postsozia-
lismus: Transformationsprozesse in Europa und Asien aus ethnolo-



389 

gischer Perspektive. Frankfurt am Main & New York: Campus Ver-
lag.  

Giragosian, Richard. 2009. Networks of Crime and Corruption in the 
South Caucasus. Caucasus Analytical Digest, No. 9, September 
2009: 2-5. 

Grant, Bruce & Yalçi-Heckmann, Lale. 2007. Introduction. In: Grant, 
Bruce & Yalçi-Heckmann, Lale (Hrsg.). 2007. Caucasus Para-
digms: Anthropologies, Histories and the Making of a World Area. 
Berlin: Lit Verlag: 1-19.  

Gregorian, Marianna & Hayrapetyan, Anahit. 2009. Yerevan goes 
Modern: $35 million museum to promote Contemporary Art in the 
Caucasus. Eurasianet, 13.11.2009 (www.eurasianet.org/department-
s/civilsociety/articles/eav111309.shtml; 15.04.2010) 

Grigorjan, A. G. & Tovmasjan, M.Z. 1986. Architektura Sovjetskoj Ar-
menii. Moskva: Strojizdat. 

Gumppenberg, Marie-Carin von & Steinbach, Udo (Hrsg.). 2008. 
Der Kaukasus: Geschichte – Kultur – Politik. München: Verlag C. 
H. Beck. 

Gupta, Akhil. 1995. Blurred Boundaries: The Discourse of Corruption, 
the Culture of Politics, and the Imagined State. American Ethnolo-
gist, 22 (2), 1995: 375-402. 

Gusejnova, Sevil & Jakobjan, Arsen & Rumjanzev, Sergej. 2008. 
Kyzyl-Schafag i Kerkendsh. Heinrich Böll Stiftung.  

Habermas, Jürgen. 1999 [1962]. Strukturwandel der Öffentlichkeit: 
Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

Hage, Wolfgang. 2007. Das orientalische Christentum. Stuttgart: Kohl-
hammer. 

Haghnazarian, Armen & Wickmann, Dieter. 2002. Aufruf zu sofor-
tiger Intervention! ADK 118, Jahrgang 2002, Heft 4: 38-39. 

Hakobyan, Hakob. 2006. Njekotoryje Charakteristiki Rasvitija Rok-
Dvishjenija v Armenii. In: Regionalnaja Stipendiatskaja Programma 
Fonda im. Genricha Bjollja dlja Molodych Utschjonych na Jushnom 
Kavkasje (Hrsg.). 2006. Jushnyj Kavkas: Terrirorii. Istorii. Ljudi. 
Tbilisi: Heinrich Böll Stiftung: 38-61. 

http://www.eurasianet.org/departments/civilsociety/articles/eav111309.shtml
http://www.eurasianet.org/departments/civilsociety/articles/eav111309.shtml


390 

Hakopian, T. Kh. 2003. The history of Yerevan. In: Shahaziz, Yervand. 
2003. Old Yerevan. Yerevan: Murni Hratarakdjutiun.  

Halbach, Uwe. 2003. Nationalitätenfrage und Nationalitätenpolitik. In: 
Plaggenborg, Stefan (Hrsg.). 2003. Handbuch der Geschichte Russ-
lands. Band 5: 1945-1991. Vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis 
zum Zusammenbruch der Sowjetunion. Stuttgart: Anton Hiersemann: 
659-786. 

Halbwachs, Maurice. 1985. Das kollektive Gedächtnis. Frankfurt am 
Main: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Halbwachs, Maurice. 1985. Das Gedächtnis und seine sozialen Bedin-
gungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Hall, Stuart. 1994. Kulturelle Identität und Diaspora. In: Hall, Stuart. 
1994. Rassismus und kulturelle Identität. Hamburg: 26-43.  

Haller, Dieter. 2005. dtv-Atlas Ethnologie. München: Deutscher Ta-
schenbuch Verlag.   

Hann, Christopher (Hrsg.). 2002. Postsozialismus: Transformations-
prozesse in Europa und Asien aus ethnologischer Perspektive. 
Frankfurt am Main & New York: Campus Verlag.  

Hann, Christopher & the „Property Relations“ Group. 2003. The 
Postsocialist Agrarian Question: Property Relations and the Rural 
Condition. Münster: Lit Verlag.  

Hann, Christopher. 2006. The Postsocialist Religious Question: Faith 
and Power in Central Asia and East-Central Europe. Münster: Lit 
Verlag. 

Hannerz, Ulf. 1980. Exploring the City: Inquiries toward an Urban An-
thropology. New York: Columbia University Press.  

Hardenberg, Roland. 2012. Collective, Communicative and Cultural 
Memories: Examples of Local Historiography from Kyrgyzstan. 
(Unveröffentlichtes Skript) 

Hardenberg, Roland. 2011. Concepts of Clan in Anthropology: From 
Group Theory to the ‘Mutuality of Being’. (Unveröffentlichtes 
Skript) 

Hardenberg, Roland. 2007. Das „einschließende Haus“: Wertehierar-
chien und das Konzept der „Hausgesellschaft“ im interkulturellen 
Vergleich. Anthropos 102: 157-168.  



391 

Hardenberg, Roland. 2005. Children of the Earth Goddess: Society, 
Marriage, and Sacrifice in the Highlands of Orissa (India). Un-
veröffentlichte Habilitiationsschrift. Münster: Westfälische Wil-
helms-Universität. 

Hardenberg, Roland. 2000. Introduction: Asian World Views: Context 
and Structure, Journal of Social Sciences, 4/4: 227-233 (2000). 

Hauschild, Thomas. 2002. Macht und Magie in Italien: Über Frauen-
zauber, Kirche und Politik. Erfurt: Merlin Verlag. 

Herzen, Alexander. 1982 [1847]. Wer ist schuldig? Berlin & Weimar: 
Aufbau-Verlag.  

Hewsen, Robert H. 2000. Armenia: A historical Atlas. Chicago: The 
University of Chicago Press. 

Heyat, Farideh. 2002. Azeri Women in Transition. London & New York: 
Routledge. 

Heyer, Friedrich (Hrsg.). 1978. Die Kirche Armeniens: Eine Volkskir-
che zwischen Ost und West. Stuttgart: Evangelisches Verlagswerk. 

Hobbes, Thomas. 1966. Vom Menschen – Vom Bürger. (Elemente der 
Philosophie II/III). Hamburg: Felix Meiner Verlag. 

Hobsbawm, Erich J. 1972. Die Banditen. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Verlag.  

Hobsbawm, Eric. J. & Ranger, T. 1983. The Invention of Tradition. 
Cambridge: Cambridge University Press.  

Hobsbawm, Eric. J. 1991. Nationen und Nationalismus: Mythos und 
Realität seit 1780. Frankfurt am Main & New York: Campus Verlag.   

Hobsbawm, Eric J. 1998. Wie viel Geschichte braucht die Zukunft? 
München & Wien: Carl Hansen Verlag 

Höffe, Otfried (Hrsg.). 2001. Aristoteles Politik. Berlin: Akademie Ver-
lag GmbH. 

Hofmann, Tessa & Wolfensberger, Andreas. 2001. Armenien: Stein 
um Stein. Bremen: Edition Temmen.  

Hofmann, Tessa. 2006. Annäherungen an Armenien: Geschichte und 
Gegenwart. München: Verlag C.H. Beck. 

Hofmann, Tessa. 2008. Armenien – Überleben am Fuße erloschener 
Vulkane. In: Gumppenberg, Marie-Carin von & Steinbach, Udo 
(Hrsg.). 2008. Der Kaukasus: Geschichte – Kultur – Politik. Mün-
chen: Verlag C. H. Beck. 



392 

Holzlehner, Tobias. 2007. “The Harder the Rain, the Tighter the Roof”: 
Evolution of Organized Crime Networks in Russian Far East. Si-
birica: Interdisciplinary Journal of Siberian Studies, Vol. 6, No. 2, 
2007. 

Hosfeld, Rolf. 2010. Eriwan, eine geheimnisvolle Stadt im Aufbruch. 
Weltonline, 28.09.2010 (www.welt.de/reise/Fern/article9679412/Eri-
wan-eine-geheimnisvolle-Stadt-im-Aufbruch.html#writeComment; 
gesichtet am 15.06.2012) 

Hotzan, Jürgen. 1994. dtv-Atlas zur Stadt: Von den ersten Gründungen 
bis zur modernen Stadtplanung. München: Deutscher Taschenbuch 
Verlag.   

Hovannisian, Richard G. 1997a. The Armenian People from Ancient to 
Modern Times (Volume II) – Foreign Domination to Statehood: The 
Fifteenth Century to the Twentieth Century. New York: St. Martin’s 
Press.    

Hovannisian, Richard G. 1997. The Armenian People from Ancient to 
Modern Times (Volume II) – Foreign Domination to Statehood: The 
Fifteenth Century to the Twentieth Century. New York: St. Martin’s 
Press.   

Howard, Ebenezer. 1946 [1902]. Garden Cities of To-Morrow. London: 
Faber and Faber.  

Humphrey, Caroline. 1983. Karl Marx Collective: Economy, Society 
and Religion in a Siberian Collective Farm. Cambridge: Cambridge 
University Press.  

Humphrey, Caroline. 1999. Shamans in the City. Anthropology Today, 
Vol. 15, No. 3 (June 1999): 3-10. 

Humphrey, Caroline. 2002. The Unmaking of Soviet Life: Everyday 
Economics after Socialism. Ithaca & London: Cornell University 
Press.  

Humphrey, Caroline. 2005. Ideology in Infrastructure: Architecture and 
Soviet Imagination. The Journal of the Royal Anthropological Insti-
tute, Vol. 11, No. 1 (Mar., 2005): 39-58. 

Jakobson, Anatolij. 1986. Armjanskije Chatschkary. Jerevan: Ajastsan.  
Kaminer, Wladimir. 2009. Es gab keinen Sex im Sozialismus: Legenden 

und Missverständnisse des vorigen Jahrhunderts. München: Wil-
helm Goldmann Verlag. 

http://(www.welt.de/reise/Fern/article9679412/Eriwan-eine-geheimnisvolle-Stadt-im-Aufbruch.html#writeComment
http://(www.welt.de/reise/Fern/article9679412/Eriwan-eine-geheimnisvolle-Stadt-im-Aufbruch.html#writeComment


393 

Kammerlohr, Otto. (Neu bearbeitet und herausgegeben von Broer, 
Werner & Etschmann, Walter & Hahne, Robert & Tlusty, Volker). 
1997a. Epochen der Kunst: Vom Klassizismus zu den Wegbereitern 
der Moderne. München & Wien: Oldenbourg Verlag. 

Kammerlohr, Otto. (Neu bearbeitet und herausgegeben von Broer, 
Werner & Etschmann, Walter & Hahne, Robert & Tlusty, Volker.). 
1997b. Epochen der Kunst: Vom Expressionismus zur Postmoderne. 
München & Wien: Oldenbourg Verlag. 

Kant, Immanuel. 1998 [1781]. Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: 
Meiner Verlag.  

Kappeler, Andreas. 2005. Von ethno-nationalen Laboratorien zu selb-
ständigen Staaten: Die Konstruktion von Nationen in der Sowjetuni-
on und ihr Erbe. In: Riegler, Johanna (Hrsg.). 2005. Kulturelle Dy-
namik der Globalisierung: Ost- und westeuropäische Transformati-
onsprozesse aus sozialanthropologischer Perspektive. Wien: Verlag 
der Österreichischen Akademie der Wissenschaften: 235-257. 

Karapetjan, E. T. 1966. Rodstbennajja Gruppa „Azg“ u Armjan: Vtoraja 
Polovina XIX-Natschalo XX V. Jerevan: Isdatjelstvo Akademii 
Nauk Armjanskoj SSR. 

Kaschuba, Wolfgang. 2001. Geschichtspolitik und Identitätspolitik: 
Nationale und ethnische Diskurse im Kulturvergleich. In: Binder, 
Beate & Kaschuba, Wolfgang & Niedermüller, Peter (Hrsg.). 2001. 
Inszenierungen des Nationalen: Geschichte, Kultur und die Politik 
der Identitäten am Ende des 20. Jahrhunderts. Wien & Köln & 
Weimar: Böhlau Verlag: 19- 42. 

Kaschuba, Wolfgang. 2007. Old and New Europe: Representations, 
Imaginations, Stagings. In: Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolf-
gang (Hrsg.). 2007. Representations on the Margins of Europe: Poli-
tics and Identities in the Baltic and South Caucasus States. Frankfurt 
a. M. & New York: Campus Verlag: 25-39. 

Kaschuba, Wolfgang & Pilz, Madlen. 2012. Einleitung: Laborraum 
Hauptstadt – Identitätspolitik und Zivilgesellschaft im Südkauka-
sus. In: Kaschuba, Wolfgang & Krebs, Melanie & Pilz, Madlen 
(Hrsg.). 2012. Die Postsowjetische Stadt: Aushandlungsprozesse 
im Südkaukasus (Berliner Blätter, Sonderheft 59). Berlin: Panama 
Verlag: 7-15.     



394 

Kaufman, Leslie D. 2000. Building Castles in the Sky: The Domesti-
cation of Daily Live in Urban Russia. Ann Arbor: Bell & Howell 
Information and Learning. 

Kaufmann, Rainer. 2000. Kaukasus: Georgien, Armenien, Aserbaid-
schan. München & London & New York: Prestel Verlag.  

Kelly, Robert J. 1999. The Upperworld and the Underworld: Case 
Studies of Racketeering and Business Infiltrations in the United 
States. New York: Kluwer Academic/Plenum Publishers.   

Kemper, Robert V & Rollwagen, Jack. 1996. Urban Anthropology. In: 
Levinson, David & ember, Melvin (Hrsg.). 1996. Encyclopedia of 
Cultural Anthropology (Bd. 4). New York: Henry Holt: 1337-1344.  

Khachatrian, Haroutiun. 2009. Gerard Cafesjian in his Yerevan Center 
for Arts. Noyan Tapan, 16. November 2009. 

Kharatyan, Hranusch. 2007. Life is Very Sad: Poverty in Armenia. Yer-
evan: The “Hazarashen” Armenian Center for Ethnological Studies 
NGO. 

Kimmelman, Michael. 2009. Unveiling the Hanging Gardens of Arme-
nia: The Cafesjian Center for the Arts in Armenia. New York Times, 
18.11.2009 (www.nytimes.com/2009/11/19/arts/design/19abroad.-
html?_r=2; 15.04.2010). 

Kluckhohn, Clyde. 1951. Values and Value Orientations in Theory of 
Action: An Exploration in Definition and Classification. In Parsons, 
Talcott & Shills, Edward A. 1951. Toward a General Theory of Ac-
tion. Cambridge: Harvard University Press: 388-433.   

Knight, Nathaniel. 2000. Ethnicity, Nationality, and the Masses: ‘Na-
rodnost’ and Modernity in Imperial Russia. In: Hoffmann, David L. 
& Kotsonis, Ianni (Hrsg.). 2000. Russian Modernity: Politics, 
Knowledge, Practice. Houndmills: Macmillan Press: 42-64. 

Koehler, Jan. 2000. Die Zeit der Jungs: Zur Organisation von Gewalt 
und der Austragung von Konflikten in Georgien. Münster: Lit Ver-
lag.  

Koehler, Jan. 2003. Die Schule der Straße: Georgische Cliquen zwi-
schen Kämpfen um Ehre und organisierter Kriminalität. In: Luig, U. 
& Seebode, J. 2003. Ethnologie der Jugend: Soziale Praxis, morali-
sche Diskurse und inszenierte Körperlichkeit. Münster: Lit Verlag: 
43-69. 

http://(www.nytimes.com/2009/11/19/arts/design/19abroad.html?_r=2
http://(www.nytimes.com/2009/11/19/arts/design/19abroad.html?_r=2


395 

Kosmarski, Artyom. 2011. Grandeur and Decay of the ‘Soviet Byzan-
tium’: Spaces, Peoples and Memories of Tashkent, Uzbekistan. In: 
Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang & Krebs, Melanie 
(Hrsg.). 2011. Urban Spaces After Socialism: Ethnographies of Pub-
lic Places in Eurasian Cities. Frankfurt am Main: Campus Verlag: 
33-56. 

Kokot, Waltraud & Bommer, Bettina C. 1991. Ethnologische Stadtfor-
schung. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.  

Kokot, Waltraud. 2007. Culture and Space: Anthropological Approa-
ches. Ethoscripts 9,1: 10-23. 

Koroteyeva, Victorian & Makarova, Ekaterina. 1998. Money and 
Social Connections in the Soviet and Post-Soviet Uzbek City. Cen-
tral Asian Survey (1998), 17 (4): 579-597. 

Kotkin, Stephen. 1995. Magnetic Mountain: Stalinism as a Civilization. 
Berkeley & Los Angeles & London: University of California Press.  

Krikorian, Mesrob K. 2007. Die armenische Kirche: Materialien zur 
armenischen Geschichte, Theologie und Kultur. Frankfurt am Main: 
Peter Lang Verlag. 

Kuehnast, Kathleen & Dudwick, Nora. 2004. Better a Hundred Friends 
than a Hundred Rubles? Social Networks in Transition – The Kyr-
gyz Republic. World Bank Working Paper No. 39. Washington D.C.: 
The World Bank.  

Kukhianidze, Alexandre. 2009. Corruption and organized crime in 
Georgia before and after the ‘Rose Revolution’, Central Asian Sur-
vey, Vol.28, No. 2, June 2009, 215-234. 

Kupatadze, Alexander. 2009. Georgia’s Fight against Organized Crime: 
Success or Failure. Caucasus Analytical Digest No. 9, September 
2009: 9-12. 

Kuper, Adam. 1992. Introduction. In: Kuper, Adam (Hrsg.). 1992. Con-
ceptionalizing Society. London: Routledge: 1-16. 

Kurmanowa, Aitolkyn. 2009. Nachhaltiger politischer Protest oder Ein-
tagsfliege? Zum Problem des anteiligen Wohnungsbaus und der Be-
wegung der Anteilszahler in Kasachstan: Zentralasien-Analysen Nr. 
18, 2009: 2-9. 

Lane, Christel. 1981. The Rites of Rulers: Ritual in Industrial Society – 
The Soviet Case. Cambridge: Cambridge University Press.  



396 

Lapidus, Marvin Ira. 1967. Muslim Cities in the Later Middle Ages. 
Cambridge: Harvard University Press. 

Leach, Edmund. 1981. Fundamentals of Structuralist Theory. In: 
Podgórecki, Adam & Whelan, Christopher J. (Hrsg.). 1981. Socio-
logical Approaches to Law. London: Croom Helm Ltd. : 19-32. 

Leach, Edmund. 1983. Anthropological Approaches to the Study of the 
Bible. In: Leach, Edmund & Aycock, Alan D (Hrsg.). 1983. Struc-
turalist Interpretations of Biblical Myth. Cambridge & New York & 
New Rochelle & Melbourne & Sydney: Cambridge University 
Press.   

Le Corbusier. 1959. L’urbanisme des trois établissements humains. Pa-
ris: Éditions de Minuit.  

Ledeneva, Alena C. 1998. Russia’s Economy of Favours: Blat, Network-
ing and Informal Exchange. Cambridge: Cambridge University 
Press.  

Lefebvre, Henri. 1991. The Production of Space. Oxford: Blackwell.  
Lehmann, Maike. 2007. Bargaining Armenian-ness: National Politics of 

Identity in the Soviet Union after 1945. In: Darieva, Tsypylma & 
Kaschuba, Wolfgang (Hrsg.). 2007. Representations on the Margins 
of Europe: Politics and Identities in the Baltic and South Caucasus 
States. Frankfurt am Main & New York: Campus Verlag: 166-189. 

Lehmann, Maike. 2012 (im Druck). Eine Sowjetische Nation: Nationale 
Sozialismusinterpretationen in Armenien seit 1945. Frankfurt am 
Main & New York: Campus Verlag.   

Lehner, Erich & Ohandjanian, Artem (Hrsg.). 2004. Die Baukunst 
Armeniens: Christliche Architektur an der Schwelle des Abendlan-
des. Wien: Verlag des Instituts für Vergleichende Architekturfor-
schung IVA.  

Les Amis des Musées d’Arménie. 1992. Galerie Nationale d’Arménie. 
Marseilles: Imprimerie du Collège à Marseille.  

Lévi-Strauss, Claude. 1967. Strukturale Anthropologie I. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp Verlag.  

Lévi-Strauss, Claude. 1972. Das Ende des Totemismus. Frankfurt am 
Main. Suhrkamp Verlag. 

Lévi-Strauss, Claude. 1977. Der Weg der Masken. Frankfurt am Main: 
Insel Verlag. 

http://www.campus.de/wissenschaft/geschichte/Zeitgeschichte+nach+1945.40432.html/Eine+sowjetische+Nation.98133.html
http://www.campus.de/wissenschaft/geschichte/Zeitgeschichte+nach+1945.40432.html/Eine+sowjetische+Nation.98133.html


397 

Lévi-Strauss, Claude. 1987 [1984]. Anthropology and Myth: Lectures 
1951-1982. Oxford: Basil Blackwell. 

Lewis, Clive Stamples. 1958. Jenseits des schweigenden Sterns. Ham-
burg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.  

Lewis, Robert A. & Rowland, Richard H. 1969. Urbanization in Russia 
and the USSR: 1897-1966. Annals of the Association of American 
Geographers, Vol. 95, No. 4 (December 1969): 776-796. 

Lezov, Sergei. 1992. The National Idea and Christianity. Religion, State 
and Society, Vol. 2, No. 1, 1992: 29-47. 

Libaridian, Gerard J. 2004. Modern Armenia: People, Nation, State. 
New Brunswick & London: Transaction Publishers. 

Lindner, Rolf. 2004. Walks on the Wild Side: Eine Geschichte der Stadt-
forschung. Frankfurt am Main & New York. Campus Verlag.  

Liu, Morgan. 2007. A Central Asian Tale of Two Cities: Locating Lives 
and Aspirations in a Post-Soviet Cityscape. In: Sahadeo, Jeffery F. 
& Zanca, R. (Hrsg.). 2007. Everyday Life in Central Asia: Past and 
Present. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press: 
66-83.  

Lynch, Henry Finnis Blosse. 1901. Armenia, travel and studies. London 
& New York: Longmans, Green, and Co.  

Low, Setha M. 1996a. Spatializing Culture: The Social Production and 
Social Construction of Public Space in Costa Rica. American Eth-
nologist, Vol. 23, No. 4 (Nov. 1996): 861-879. 

Low, Setha M. 1996b. The Anthropology of Cities: Imagining and Theo-
rizing the City. Annual Review of Anthropology, Vol. 25 (1996): 
383-409.  

Low, Setha. 2002. Urban Anthropology. In. Smelser, Neil J. & Baltes, 
Paul B. (Hrsg.). 2002. Encyclopedia of Social and Behavioral Sci-
ences (Bd. 24). Amsterdam: Elsevier: 15999-16004.  

Low, Setha M. 2002. Theorizing the City: The New Urban Anthropology 
Reader. New Brundswick & New Jersey & London: Rutgers Uni-
versity Press. 

Low, Setha. 1989. Introduction. In: Low, Setha & Chambers, Erve 
(Hrsg.). 1989. Housing, Culture, and Design: A Comparative Per-
spective. Philadelphia: University of Pennsylvania Press: 3-9. 



398 

Malinowski, Bronislaw. 1985. Ein Tagebuch im strikten Sinne des Wor-
tes: Neuguinea 1914-1918. Eschborn bei Frankfurt am Main: Verlag 
Dietmar Klotz.  

Malkki, Lisa H. 1995. Purity and Exile: Violence, Memory, and Na-
tional Cosmology among Hutu Refugees in Tanzania. Chicago & 
London: The University of Chicago Press.  

Martell, Yann. 2012. Schiffbruch mit Tiger. Frankfurt am Main: Fischer 
Taschenbuch Verlag. 

Marutyan, Harutyun. 2001. Home as the World. In: Abrahamian, 
Levon & Sweezy, Nancy (Hrsg.). 2001. Armenian Folks Arts, Cul-
ture, and Identity. Bloomington and Indianapolis. Indiana University 
Press: 73-97. 

Marutyan, Harutyun. 2007a. Iconography of Historical Memory and 
Armenian National Identity at the End of the 1980s. In: Darieva, 
Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang (Hrsg.). 2007. Representations on 
the Margins of Europe: Politics and Identities in the Baltic and 
South Caucasus States. Frankfurt am Main & New York: Campus 
Verlag: 89-113. 

Marutyan, Harutyun. 2007b. Collective and Historical Memory in the 
Dialogue of Cultures. 21st Century, 2 (2007): 21-33. 

Marutyan, Harutyun. 2007c. Armenia-Diaspora: Meeting in the Yere-
van Center. Handes Amsorya, 2007: 363-428. (Armenisch; Russi-
sches Skript) 

Marx, Karl & Engels, Friedrich. 2003 [1948]. Manifest der Kommunis-
tischen Partei. Berlin: Dietz Verlag.  

Marx, Karl. 1977 [1859]. A Contribution to the Critique of Political 
Economy. Moscow: Progress Publishers. 

Massicard, Elise & Trevisani, Tommaso. 2000. Die usbekische Ma-
halla zwischen Staat und Gesellschaft. Anthropos 95, 2000: 206-218. 

Maul, Stefan M. 2010. Im Rückwärtsgang in die Zukunft. Spektrum der 
Wissenschaft, August 2010, 72-77. 

Mauss, Marcel. 1968. Die Gabe: Form und Funktion des Austauschs in 
archaischen Gesellschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.  

Melkumian, Ruben. 2007. The Architecture of the Public Dwellings of 
Old Yerevan. Yerevan: Publishing House “Husharzan”.  



399 

Menkovic, Biljana. 1999. Politische Gedenkkultur: Denkmäler – Die 
Visualisierung politischer Macht im Raum. Wien: Braumüller.  

Meurs, Van Wim. 2001. Die sowjetische Ethnographie: Jäger oder 
Sammler? In: Binder, Beate & Kaschuba, Wolfgang & Niedermül-
ler, Peter (Hrsg.). 2001. Inszenierungen des Nationalen: Geschichte, 
Kultur und die Politik der Identitäten am Ende des 20. Jahrhunderts. 
Wien & Köln & Weimar: Böhlau Verlag: 207-235. 

Mick, Christoph. 2003. Wissenschaft und Technologie. In: Plaggenborg, 
Stefan. 2003. Handbuch der Geschichte Russlands. Band 5: 1945-
1991. Vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis zum Zusammenbruch 
der Sowjetunion. Stuttgart: Anton Hiersemann: 907-970. 

Mill, John Stuart. 1869 [1859]. On Liberty. London: Longman, Roberts 
& Green. 

Miller, Daniel. 1998. Why Some Things Matter. In: Miller, Daniel. 1998. 
Material Cultures: Why Some Things Matter. London: UCL Press: 
3-21. 

Minasyan, Sergey. 2009. Armenia’s Attitude Towards its Past: History 
and Politics. Caucasus Analytical Digest, No. 8, July 2009. 

Mitchell, Jon P. 1998. The Nostalgic Construction of Community: 
Memory and Social Identity in Urban Malta. Ethnos, Vol. 63: 1, 
1998: 81-101. 

Molotch, Harvey. 1993. The Space of Lefebvre. Theory and Society 22, 
1993: 887-895. 

Mühlfried, Florian. 2006. Postsowjetische Feiern: Das Georgische Ban-
kett im Wandel. Stuttgart: ibidem-Verlag.  

Mühlfried, Florian. 2007. Celebrating Identities in Post-Soviet Georgia. 
In: Darieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang (Hrsg.). 2007. Repre-
sentations on the Margins of Europe: Politics and Identities in the 
Baltic and South Caucasus States. Frankfurt am Main & New York: 
Campus Verlag: 283-300.   

Mühlfried, Florian & Sokolovskiy, Sergey. 2011. Introduction: Soviet 
Anthropology at the Empire’s Edge. In: Mühlfried, Florian & Soko-
lovskiy, Sergey (Hrsg.). 2011. Exploring the Edge of Empire: Soviet 
Era Anthropology in the Caucasus and Central Asia. Berlin: Lit 
Verlag: 1-17. 



400 

Müller-Simonis. 1897. Vom Kaukasus zum persischen Meerbusen: 
Durch Armenien, Kurdistan und Mesopotamien. Kirchheim. 

Müller-Gödecke, Cornelie. 2005. SOS Yerevan – Stop Cultural Geno-
cide. ADK 129/130, Jg. 2005, Heft 3 & 4: 5-6.  

Murakami, Haruki. 2003. Tanz mit dem Schafsmann. München: btb-
Verlag. 

Musej Jervanda Kotschara (Hrsg.). 1989a. Jervand Kotschar: Skul-
ptura. Moskva: Isdatjelstvo „Covjetskij Chudozhnik“.  

Musej Jervanda Kotschara (Hrsg.). 1989b. Jervand Kotschar: Grafika. 
Moskva: Isdatjelstvo „Covjetskij Chudozhnik“.  

Musej Jervanda Kotschara (Hrsg.). 1989c. Jervand Kotschar: Zhivo-
pis. Moskva: Isdatjelstvo „Covjetskij Chudozhnik“.  

Musej-Institut Aleksandra Tamanjana (Hrsg.). 2009. Bibliotjeka Ale-
ksandra Tamanjana: Vystavka 26.XII.2009-05.III.2010. Jerevan.  

National Academy of Science of the Republic of Armenia, Institute of 
Archaeology and Ethnography, Center for Ethnoculturological 
Studies “VOSTAN” (Hrsg.). 2005. National Minorities of the Re-
public of Armenia in Transition II. Yerevan: “Gitutiun” Publishing 
House, Nasra. 

National Statistical Service of the Republic of Armenia (Hrsg.). 2003. 
The Results of 2001 Population Census of the Republic of Armenia 
(Figures of Yerevan City). Yerevan.  

National Statistical Service of the Republic of Armenia (Hrsg.). 
2007a. Social Snapshot and Poverty in Armenia. Yerevan. 

National Statistical Service of the Republic of Armenia (Hrsg.). 
2007b. Report on Labour Migration in Armenia: The Results of a Pi-
lot Sample Survey. Yerevan.  

Needham, Rodney. 1963. Introduction. In: Durkheim, Émile & Mauss, 
Marcel. 1963 [1903]. Primitive Classification. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press: vii-xlviii. 

Netting, Robert McC. & Wilk, Richard & Arnould, Eric J. 1984. 
Households: Comparative and Historical Studies of the Domestic 
Group. Berkeley & Los Angeles & London: University of California 
Press. 

Nora, Pierre (Hrsg.). 2005. Erinnerungsorte Frankreichs. München: 
Verlag C. H. Beck. 



401 

Ohandjanian, Artem & Awanessian, Lilia. 2007. Felszeichnungen in 
Armenien: Auswirkungen auf das Leben des armenischen Volkes. 
Wien: Verlag des Vereins zur Förderung der armenischen Geschich-
te und Kultur. 

Opitz, Martin (Hrsg.). 1961. Das Anno-Lied (Diplomatischer Abdruck 
besorgt von Walther Bulst.). Heidelberg: Universitätsverlag.  

Osterhammel, Jürgen. 1997. Edward W. Said und die „Orientalismus“-
Debatte: Ein Überblick. Asien Afrika Lateinamerika 25 (1997): 597-
607. 

Oswald, Ingrid & Voronkov, Viktor. 2003. „Licht an, Licht aus“: „Öf-
fentlichkeit“ in der (post-)sowjetischen Gesellschaft. In: Rittersporn, 
Gábor T. & Rolf, Malte & Behrends, Jan C. (Hrsg.). 2003. Sphären 
von Öffentlichkeit in Gesellschaften sowjetischen Typs: Zwischen 
parteistaatlicher Selbstinszenierung und kirchlichen Gegenwelten. 
Frankfurt am Main: Peter Lang GmbH, Europäischer Verlag der 
Wissenschaften: 37-61. 

Parrot, Friedrich. 1985 [1834]. Reise zum Ararat. Leipzig: Brockhaus 
Verlag.  

Paturyan, Yevgenya. 2011. (Dis)Trusting People and Political Institu-
tions in Armenia. Caucasus Analytical Digest No. 31, 21. November 
2001.  

Petrosyan, Armen. 2002. The Indo-European and Ancient Near East 
Sources of the Armenian Epics. The Journal of the Indo-European 
Studies Monograph 42 (2002).  

Petrosyan, Hamlet. 2001. Writing and the Book. In: Abrahamian, Levon 
& Sweezy, Nancy (Hrsg.). 2001. Armenian Folk Arts, Culture, and 
Identity. Bloomington: Indiana University Press: 52-59.  

Petrova-Averkieva, Julia. 1980. Historicism in Soviet Ethnographic 
Science. In: Gellner, Ernest (Hrsg.). 1980. Soviet and Western An-
thropology. New York: Columbia University Press: 19-27. 

Pfeffer Georg. 2005. Sozialanthropologie als vergleichende Gesell-
schaftswissenschaft vom Menschen. In: Hänsel, Bernhard & Peter-
Röchler, Heidi & Lewerentz, Annette (Hrsg.). 2005. Mitteilungen 
der Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urge-
schichte, Bd. 16 (Sonderdruck), 2005, 93-102. 



402 

Pfluger-Schindlbeck, Ingrid. 2005. Verwandtschaft, Religion und Ge-
schlecht in Aserbaidschan. Wiesbaden: Reichert Verlag. 

Karl Pinggéra. 2010. Die Armenisch-Apostolische Kirche. In: Lange, 
Christian & Pinggéra, Karl (Hrsg.). 2010. Die altorientalischen Kir-
chen: Glaube und Geschichte. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft: 51-62. 

Pirtskhalava, Ekaterina. 2006. Transformazii Gendernych Rolej i ich 
Vlijanije na Raspredjelenije Vlasti v Cemje. In: Regionalnaja Sti-
pendiatskaja Programma Fonda im. Genricha Bjollja dlja Molodych 
Utschjonych na Jushnom Kavkasje (Hrsg.). 2006. Jushnyj Kavkas: 
Territorii. Istorii. Ljudi. Tbilisi: Heinrich Böll Stiftung: 293-306. 

Plaggenborg, Stefan. 2003a. Handbuch der Geschichte Russlands. Band 
5: 1945-1991. Vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis zum Zusam-
menbruch der Sowjetunion. Stuttgart: Anton Hiersemann. 

Plaggenborg, Stefan. 2003b. Lebensverhältnisse und Alltagsprobleme. 
In: Plaggenborg, Stefan. 2003. Handbuch der Geschichte Russlands. 
Band 5: 1945-1991. Vom Ende des Zweiten Weltkriegs bis zum Zu-
sammenbruch der Sowjetunion. Stuttgart: Anton Hiersemann: 787-
848. 

Platz, Stephanie. 1996. Pasts and Futures: Space, History, and Arme-
nian Identity, 1988-1994. University of Chicago, Department of An-
thropology (Dissertation). 

Plautus, Titus Maccius. Asinaria, Vers 495, (www.thelatinlibrary.com-
/plautus/asinaria.shtml). 

Privratsky, Bruce.G. 2001. Muslim Turkistan: Kazak Religion and Col-
lective Memory. Richmond: Curzon Press. 

Tigran Xmalian. 2007. Yerevan’s Greatest Secret. Armenia XX Century, 
Volume I (Filmreihe).  

Rabinow, Paul. 1989. French Modern: Norms and Forms of the Social 
Environment. Cambridge: MIT Press.  

Rasanayagam, Johan. 2009. Morality, Self and Power: The Idea of the 
Mahalla in Uzbekistan. In: Heintz, Monica (Hrsg.). 2009. The An-
thropology of Moralities. New York & Oxford: Berghahn Books: 
102-117. 

Rasanayagam, Johan. 2011. Islam in Post-Soviet Uzbekistan: The 
Morality of Experience. Cambridge: Cambridge University Press. 

http://de.wikipedia.org/wiki/Karl_Pingg%C3%A9ra
http://www.thelatinlibrary.com/


403 

Rickmann, Wolfgang. 1999. Die neue Kathedrale. ADK 103, Jg. 1999, 
Heft 1: 19. 

Rittersporn, Gábor T. & Behrends, Jan C & Rolf, Malte. 2003a. 
Öffentliche Räume und Öffentlichkeit in Gesellschaften 
sowjetischen Typs: Ein erster Blick aus komparativer Perspektive 
(Einleitung). In: Rittersporn, Gábor T. & Rolf, Malte & Behrends, 
Jan C. (Hrsg.). 2003. Sphären von Öffentlichkeit in Gesellschaften 
sowjetischen Typs: Zwischen parteistaatlicher Selbstinszenierung 
und kirchlichen Gegenwelten. Frankfurt am Main: Peter Lang 
GmbH, Europäischer Verlag der Wissenschaften: 7-21. 

Rittersporn, Gábor T. & Rolf, Malte & Behrends, Jan C. 2003b. Von 
Schichten, Räumen und Sphären: Gibt es eine sowjetische Ordnung 
von Öffentlichkeiten? Eine Überlegung in komparativer Perspektive. 
In: Rittersporn, Gábor T. & Rolf, Malte & Behrends, Jan C. (Hrsg.). 
2003. Sphären von Öffentlichkeit in Gesellschaften sowjetischen 
Typs: Zwischen parteistaatlicher Selbstinszenierung und kirchlichen 
Gegenwelten. Frankfurt am Main: Peter Lang GmbH, Europäischer 
Verlag der Wissenschaften: 389-421. 

Rüsen, Jörn. 2004. Typen des Zeitbewusstseins – Sinnkonzepte des ge-
schichtlichen Wandels. In: Jaeger, Friedrich & Liebsch, Burkhard. 
2004. Handbuch der Kulturwissenschaften: Grundlagen und Schlüs-
selbegriffe. Stuttgart & Weimar: Verlag J. B. Metzler: 365-384. 

Rüthers, Monica. 2007. Moskau bauen: Von Lenin bis Chruščev. Wien 
& Köln & Weimar: Böhlau Verlag.  

Sahlins, Marshall. 1999. Two or Three Things that I Know about Cul-
ture. In: The Journal of the Royal Anthropological Institute, Vol. 5, 
No. 3 (Sept., 1999): 399-421. 

Said, Kurban. 1975. Das Mädchen vom Goldenen Horn. Frankfurt am 
Main: Fischer Taschenbuch Verlag.  

Said, Kurban. 2000 [1937]. Ali und Nino. München: Econ Ullstein List 
Verlag.  

Sakayan. Dora. 2001. Armenische Sprichwörter. Wiesbaden: Harrasso-
witz Verlag. 

Sallaberger, Walther. 2008. Das Gilgamesch-Epos: Mythos, Werk und 
Tradition. München: C.H. Beck. 



404 

Samuelian, Thomas J. 2000. Armenian Origins: An Overview of Ancient 
and Modern Sources and Theories. Yerevan (s. www.arak29.am; 
gesichtet am 15.06.2012). 

Sartorti, Rosalinde. 2002. Helden des Sozialismus in der Sowjetunion: 
Zur Einführung. In: Satjukow, Silke & Gries, Rainer (Hrsg.). 2002. 
Sozialistische Helden: Eine Kulturgeschichte von Propagandafigu-
ren in Osteuropa und der DDR. Berlin: Christoph Links Verlag: 35-
44. 

Sartre, Jean Paul. 1947. Huis clos. Paris: Éditions Gallimard. 
Sharma, Aradhama & Gupta, Akhil. 2006. The Anthropology of the 

State: A Reader. Malden: Blackwell. 
Schäuble, Michaela. 2007. Spiel mit dem Terror? Reflexionen über die 

Gewaltinszenierung eines ehemaligen kroatischen Kampfsoldaten. 
Berliner Debatte Initial 18 (2007) 3: 24-35.  

Schäuble, Michaela. 2011. How History Takes Place: Sacralized Land-
scapes in the Croatian-Bosnian Border Region. History & Memory, 
Vol. 23, No. 1 (Spring/Summer 2011): 23-61. 

Schiefelbein, Mirko Ch. 2009. Schuld: Kategorie, Kompetenz und Prin-
zip. Doktorarbeit an der Philosophischen Fakultät der Friedrich-
Schiller-Universität Jena (www.db-thueringen.de/servlets/Derivate 
Servlet/Derivate-20356/Schiefelbein/ Dissertation.pdf; 15.06.2012). 

Sanjek, Roger. 1996. Urban Anthropology. In: Bernard, Alan & Spen-
cer, Jonathan (Hrsg.). 1996. Encyclopedia of Social and Cultural 
Anthropology. London: Routledge: 555-558. 

Schlögel, Karl & Schenk, Frithjof Benjamin & Ackeret, Markus 
(Hrsg.). 2007. Sankt Petersburg: Schauplätze eine Stadtgeschichte. 
Frankfurt am Main & New York: Campus Verlag.  

Schlögel, Karl. 2007. Chronotop St. Petersburg: Zur Rekonstruktion der 
Geschichte einer europäischen Metropole. In: Schlögel, Karl & 
Schenk, Frithjof Benjamin & Ackeret, Markus (Hrsg.). 2007. Sankt 
Petersburg: Schauplätze eine Stadtgeschichte. Frankfurt am Main & 
New York: Campus Verlag: 13-44. 

Schneider, Jane & Schneider, Peter. 2003. Wounded Palermo. In: 
Schneider, Jane & Susser, Ida (Hrsg.). 2003. Wounded Cities: De-
struction and Reconstruction in a Globalized World. Oxford & New 
York: Berg Publishers: 291-309.  

http://www.arak29.am/
http://www.db-thueringen.de/servlets/%20DerivateServlet/Derivate-20356/Schiefelbein/%20Dissertation.pdf
http://www.db-thueringen.de/servlets/%20DerivateServlet/Derivate-20356/Schiefelbein/%20Dissertation.pdf


405 

Scholl-Latour, Peter. 1998. Das Schlachtfeld der Zukunft: Zwischen 
Kaukasus und Pamir. München: Wilhelm Goldmann Verlag. 

Schröder, Philipp. 2011. From Shanghai to Iug-2: Integration and Iden-
tification among and beyond the Male Youth of a Bishkek Neighbor-
hood. Dissertation, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. 

Schröder, Philipp. 2010. Urbanizing Bishkek: Interrelations of Bounda-
ries, Migration, Group Size and Opportunity Structure. Central 
Asian Survey, 29: 4, 453 — 467 

Schuman, Howard & Scott, Jacqueline. 1989. Generations and Collec-
tive Memories. American Sociological Review, Vol. 54, No. 3 (June, 
1989), pp. 359-381. 

Scott, James C. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peas-
ant Resistance. New Haven: Yale University Press.  

Semenov, Jurij I. 1980. The Theory of Socio-economic Formations and 
World History. In: Gellner, Ernest (Hrsg.). 1980. Soviet and Western 
Anthropology. New York: Columbia University Press: 29-57.   

Shagoyan, Gayane. 2008. Memorialisazija Sjemljatrjasenija. In: Regio-
nalnaja Stipendiatskaja Programma Fonda im. Genricha Bjollja dlja 
Molodych Utschjonych na Jushnom Kavkasje (Hrsg.). 2008. Ras-
gadat Jushnyj Kavkas: Obschtschjestva i Srjeda Obitanija. Tbilisi: 
Heinrich Böll Stiftung: 147-166. 

Shagoyan, Gayane. 2009. Invariantnerə ev Phochakerumə Hajots Har-
manikhum (Seghmagir). Hajastani Hanrapetuthjun Gituthjunneri Az-
gajin Akademia: Erevan.  

Shagoyan, Gayane. 2010. Anthropological Notes on a City that Survived 
an Earthquake. In: Darieva, Darieva & Voronkov, Viktor (Hrsg.). 
2010. Rethinking the South Caucasus. 2010. Laboratorium, Russian 
Review of Social Research, N°1: 160-181. 

Shagoyan, Gayane. 2011. The Second City as the First City: The Devel-
opment of Gyumri from an Anthropological Perspective. In: Da-
rieva, Tsypylma & Kaschuba, Wolfgang & Krebs, Melanie (Hrsg.). 
2011. Urban Spaces After Socialism: Ethnographies of Public 
Places in Eurasian Cities. Frankfurt am Main: Campus Verlag: 57-
79. 

Shnirelman, Victor A. 2001. The Value of the Past: Myths, Identity and 
Politics in Transcaucasia. Osaka: National Museum of Ethnology.  



406 

Sidikov, Bahodir. 2008. Aserbaidschan – Machtpoker um die Petrodol-
lars. In: Gumppenberg, Marie-Carin von & Steinbach, Udo (Hrsg.). 
2008. Der Kaukasus: Geschichte – Kultur – Politik. München: Ver-
lag C. H. Beck: 49-63.  

Sievers, Eric. W. 2002. Uzbekistan’s Mahalla: From Soviet to Absolutist 
Residential Community Associations. The Journal of International 
and Comparative Law at Chicago-Kent, Volume 2, 2000: 91-158. 

Simonian, A. P. 1965. Jerevan: Otscherk Istorii, Ekonomiki i Kultury 
Goroda. Jerevan.  

Slade, Gavin. 2009. The Georgian Mafia. Caucasus Analytical Digest 
No. 9, September 2009: 5-8.  

Slezkine, Yuri. 1994. The USSR as a Communal Apartment, or How 
Socialist State Promoted Ethnic Particularism. Slavic Review 53, 
414-452. 

Smith, Anthony D. 1986. The Ethnic Origins of Nations. Oxford: Basil 
Blackwell. 

Smith, Michael E. 2010. The Archaeological Study of Neighborhoods 
and Districts in Ancient Cities. Journal of Anthropological Archae-
ology 29 (2010): 137-154.  

Strasser, Andrea. 2005. Globale Netzwerke – Lokale Perspektiven: 
Frauenrechte in Armenien. In: Riegler, Johanna. 2005. Kulturelle 
Dynamik der Globalisierung: Ost- und Westeuropäische Transfor-
mationsprozesse aus sozialanthropologischer Perspektive. Wien: 
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften: 153-
173. 

Strasser-Camagni, Andrea. 2009. Globale Rechte und lokale Kontexte: 
Menschenrechte von Frauen im postsozialistischen Armenien: An-
passung, Transformation, Widerstand (Global Rights and Local 
Contact). Wien. 

Strube, Michael. 2010. Wikipedia: Wissen für die künstliche Intelligenz. 
Spektrum der Wissenschaft, Dezember 2010, 94-102 

State Committee of the Organization and Conduction of the RA Cen-
sus 2001. 2003. The Results of 2001 Population Census of the Re-
public of Armenia (Figures of Yerevan City). Yerevan: National Sta-
tistical Service of the Republic of Armenia. 



407 

Stefes, Christoph H. 2006. Understanding Post-Soviet Transitions. Cor-
ruption, Collusion and Clientelism. Hampshire & New York: Pal-
grave Macmillan. 

Stefes, Christoph H. 2008. Governance, the State, and Systemic Corrup-
tion: Armenia and Georgia in Comparison. Caucasian Review of In-
ternational Affairs, Vol. 2 (2), Spring 2008: 73-83. 

Stellrecht, Irmtraud. 1993. Interpretative Ethnologie: Eine Orientie-
rung. In: Schweizer, Thomas & Schweizer, Margarete & Kokot, 
Waltraud (Hrsg.). 1993. Handbuch der Ethnologie. Berlin: Dietrich 
Reimer Verlag: 29-78. 

Suny, Ronald G. 1997a. Eastern Armenians under Tsarist Rule. In: Ho-
vannisian, Richard G. (Hrsg.). 1997. The Armenian People from An-
cient to Modern Times (Volume II) – Foreign Domination to State-
hood: The Fifteenth Century to the Twentieth Century. New York: 
St. Martin’s Press: 109-134. 

Suny, Ronald G. 1997b. Soviet Armenia. In: Hovannisian, Richard G. 
(Hrsg.). 1997. The Armenian People from Ancient to Modern Times 
(Volume II) – Foreign Domination to Statehood: The Fifteenth Cen-
tury to the Twentieth Century. New York: St. Martin’s Press: 347-
387. 

Tambiah, Stanley J. 1985. Culture, Thought, and Social Action: An 
Anthropological Perspective. Cambridge: Harvard University Press.  

Ter-Abrahamyan, Hrant. 2006. Jerevanskaja Gorodskaja Srjeda i Ina-
komyclije. In: Regionalnaja Stipendiatskaja Programma Fonda im. 
Genricha Bjollja dlja Molodych Utschjonych na Jushnom Kavkasje 
(Hrsg.). 2006. Jushnyj Kavkas: Terrirorii. Istorii. Ljudi. Tbilisi: 
Heinrich Böll Stiftung: 13-37. 

Ter Minassian, Taline. 2008. Erevan: la construction d’une capitale à 
l’époque soviétique. Rennes: Presses Universitaires de Rennes.    

Terian, Anjela. 2008. About the Rise of the Name of Yerevan. Yerevan: 
“Voskan Yeravantsi” Printing House. 

Tolstoi, Leo N. 1986 [1895]. Herr und Knecht. Ditzingen: Reclam Ver-
lag. 

Tolstoi, Leo N. 2010 [1877/78]. Anna Karenina. Köln: Anaconda Ver-
lag.  



408 

Tschernyschewski, Nikolai. 1988. Was tun? Aus Erzählungen von neuen 
Menschen. Berlin: Aufbau-Verlag. 

Tschernezow, Iwan. 1998. Krym Banditskii. Moskva: Zentrpoligraf.  
Turner, Victor. 1964. Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites 

de Passage. In: Helm, J. (Hrsg.). 1964. Symposium on new Approa-
ches to the Study of Religion: Proceedings of the 1964 Annual 
Spring Meeting of the American Ethnological Society. Seattle: 
American Ethnological Society: 4-20.  

Turner, Victor. 1967. The Forest of Symbols: Aspects of Ndembu Ritual. 
Ithaca: Cornell University Press.  

Turner, Victor. 1968. The Drums of Affliction: A Study of Religious Pro-
cesses among the Ndembu of Zambia. Oxford: Clarendin Press.  

Turner, Victor. 1989 [1969]. Das Ritual: Struktur und Antistruktur. 
Frankfurt am Main & New York. Campus Verlag.  

Van Gennep, Arnold. 1986 [1909]. Übergangsriten (Les rites de passa-
ge). Frankfurt am Main & New York: Campus Verlag. 

Weber, Max. 1985. Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der Verste-
henden Soziologie. Tübingen. 

Weber, Max. 1986. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapita-
lismus. In: Weber, Max. 1986. Gesammelte Aufsätze zur Religions-
soziologie. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck): 17-236. 

Werfel, Franz. 1990. Die vierzig Tage des Musa Dagh. Frankfurt am 
Main: Fischer Taschenbuch Verlag.  

Werner, Cynthia Ann. 1997. Household Networks, Ritual Exchange an 
Economic Change in Rural Kazakhstan. Michigan: UMI – Com-
pany. 

Werner, Cynthia Ann. 2000. Gifts, Bribes, and Development in Post-
Soviet Kazakhstan. Human Organization, Vol. 59, No. 1, Spring 
2000: 11-22.  

Wirth, Eugen. 2000. Die Orientalische Stadt im islamischen Vorderasi-
en und Nordafrika: Städtische Bausubstanz und räumliche Ordnung, 
Wirtschaftsleben und soziale Organisation. Mainz: Verlag Philipp 
von Zabern.  

Yalcin-Heckmann, Lale. 2010. The Return of Private Property: Rural 
Life after Agrarian Reform in the Republic of Azerbaijan. Berlin: Lit 
Verlag. 



409 

Zakharova, E. 2010. Street Life in Tbilisi as a Factor of Male Socialisa-
tion. Laboratorium (1): 350-352.  

Zhang, Li. 2006. Contesting Spatial Modernity in Late-Socialist China. 
Current Anthropology, Volume 47, Number 3, June 2006: 461-484. 

Zuzijev, Artur. 2007. Atlas Etnopolititscheskoj Istorii Kavkasa (1774-
2004). Moskva: Izdatjelstvo „Evropa“.  

 



410 

Tabellenverzeichnis 
Tabelle 1:   Klassifikation und Bewertung von Gebäuden 
Tabelle 2:   Die Zuordnung sozialer Gruppen zu Räumen 
Tabelle 3:  Beispiele und Gegenüberstellung von Schuld und 

Werten der sozialen Gruppen im öffentlichen Raum 
Tabelle 4:   Aktuelle Kategorien und Klassifikation  



411 

Darstellungsverzeichnis 
Darstellung I a:  Plan eines Hofes in Jerewan aus den 20er Jahren. 

Abbildungsausschnitt aus: Doluchanjan, Lola Kare-
novna. 1980. Architektura Sovjetskoj Armenii 20e 
Gody. Jerevan: Izdjatjelstvo „Sovjetakan Groch“: 
Anhang. 

Darstellung I b: Planungsdesign der Komitas-Straße der Architekten 
Minasyan und Chakhalyan aus den 50er Jahren. 
Schwarze Umrandungen definieren deutlich die Ab-
grenzungen der Höfe. Abbildung aus: Grigorjan & 
Tovmasjan. 1986. Architektura Sovjetskoj Armenii. 
Moskva: Strojizdat: 94.  

Darstellung I c:  Planungsdesign eines Wohnviertels im Stadtteil Av-
an-3 der Architekten G. Mushegyan und A. Khacha-
tryan von 1974. Abbildung aus: Grigorjan, A.G. & 
Tovmasjan, M.Z. 1986. Architektura Sovjetskoj Ar-
menii. Moskva: Strojizdat: 194. 

Darstellung II:  Staffelung sozialer Beziehungen und Räume. 
Darstellung III:  Staffelung der an Beziehungen geknüpften Werte.  
Darstellung IV:  Wohnviertel für die Arbeiter der SK-Fabrik in Er-

rord Mas. Planungsdesign der Architekten Kochar, 
Mazmanyan, Markaryan, Safaryan von 1930 bis 
1932. Abbildung aus: Grigorjan & Tovmasjan. 1986. 
Architektura Sovjetskoj Armenii. Moskva: Strojizdat: 
64.  

Darstellung V:  Staffelung der mit soz. Gruppen verknüpften Werte 
im öffentlichen Raum. 

Darstellung VI:  Das Marx’sche Evolutionsmodell. 
Darstellung VII:  Aktuelle Klassifikation in Anlehnung an das Marx’-

sche Modell.  
 



412 

Abbildungsverzeichnis 
Abb. 1:  Blick über Jerewan; Im Hintergrund die Umrisse des 

Berg Ararat. (Eigene Fotografie) 
Abb. 2:  Zeichnung/ Karte von Jerewan, gezeichnet von J. 

Tavernier 1655. (Stadtmuseum von Jerewan, Inv. 
381; Erevani Kaghakipetaran & Erevan Kaghakhi 
Patmuthjan Thangaran 2008a: 8) 

Abb. 3:  Zeichnung/ Karte von Jerewan, gezeichnet von J. 
Chardin 1673. (Inv. 382; Erevani Kaghakipetaran & 
Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 26) 

Abb. 4:  Stadtplan aus den Jahren 1906-1911, gezeichnet von 
B. Mehrabow. (Stadtmuseum von Jerewan, Inv. 
2257; Erevani Kaghakipetaran & Erevan Kaghakhi 
Patmuthjan Thangaran 2008a: 9, 44) 

Abb. 5:   Generalplan für Jerewan, entworfen von A. Taman-
yan 1924. (Stadtmuseum von Jerewan, Inv. 386; 
Erevani Kaghakipetaran & Erevan Kaghakhi Patmu-
thjan Thangaran 2008a: 45) 

Abb. 6:  Sicht aus dem Historischen Museum auf den Platz 
der Republik. (Eigene Fotografie) 

Abb. 7: Sicht aus dem Historischen Museum. Links im Bild: 
Teil des Gebäudekomplexes vom Platz der Repub-
lik. Erste Reihe, Vordergrund: Gebäude aus vorsow-
jetischer Zeit (Zeit der Ersten Republik). Dahinter: 
Häuser und Hütten, wie sie in vielen Hinterhöfen 
Jerewans zu finden sind. Ich vergleiche sie im Text 
mit „Slumhütten“. Diese sind flankiert von Neubau-
ten aus den letzten zehn Jahren. Viele davon sind 
noch nicht fertiggestellt, wie man an den zahlreichen 
Kränen sehen kann. (Eigene Fotografie) 

Abb. 8: Northern Avenue/ Hjusisajin Poghota/ Severnyj Pro-
spekt am Tag des 2791-jährigen Jubiläums der Stadt 
Jerewan. Am Ende der Häuserflucht: das Gebäude 
der Oper. (Eigene Fotografie) 



413 

Abb. 9: Vordergrund: Maschtots-Straße. An den Straßenrän-
dern typische fünfstöckige Gebäude aus der frühen 
Sowjetzeit, überwiegend aus den 50er Jahren. Diese 
Gebäude werden mit dem Städtebau A. Tamanyans 
assoziiert. Dahinter neuere und höhere Gebäude aus 
der späten Sowjetzeit. (Eigene Fotografie)  

Abb. 10:  Vordergrund: Sicht auf den Stadtteil Kond. Hinter-
grund: Sendemast von Radio Jerewan. (Eigene Fo-
tografie) 

Abb. 11: Die Kirche Surb Zoravor (auch Surb Anania) im 
Zentrum der Stadt. Erbaut zwischen 1691 und 1705; 
Erstgründung im siebten Jahrhundert, mehrfach zer-
stört, u.a. während des Erdbebens von 1679. Es han-
delt sich um einen für die armenische Sakralarchi-
tektur typischen Bau. (Eigene Fotografie) 

Abb. 12:  Folkloretänze vor dem Gebäude des Historischen 
Museums auf dem Platz der Republik am Tag des 
2791-jährigen Jubiläums der Stadt Jerewan. (Eigene 
Fotografie) 

Abb. 13: Reste eines Gebäudes aus vorsowjetischer Zeit. Die 
Steine sind nummeriert, um eine Rekonstruktion des 
Gebäudes an einem anderen Ort zu ermöglichen. 
(Eigene Fotografie)  

Abb. 14: Aufgang zur Grigor-Lussaworitsch-Kathedrale wäh-
rend der Osterfeiertage. (Eigene Fotografie) 

Abb. 15: Blick aus dem Fenster meiner Wohnung auf den 
Hof. Vordergrund: zu den Wohnungen des Gebäu-
dekomplexes gehörende Garagen. Links im Bild: 
Gebäude der Raffi-Schule. Dominierendes Gebäude 
in der rechten Bildhälfte: Katasteramt. Hochhäuser 
im Hintergrund: typische Gebäude der späten So-
wjetzeit (projekty). Vergleichbar mit den Konstruk-
tionen der spalnije rajony („Schlafviertel“) und der 
goroda-sputnika („Sputnikstädte“, Vororte). (Eigene 
Fotografie) 



414 

Abb. 16:  Typische besjedka (Sitzgelegenheit). Im Vorder-
grund spielen einige Männer Karten und nardi. (Ei-
gene Fotografie) 

Abb. 17: Typischer Blick in das Innere einer Wohnung bzw. 
in ein Wohnzimmer. Da die Vorhänge geschlossen 
sind, ist es relativ dunkel. (Eigene Fotografie) 

Abb. 18: Innenraum eines Hauses in der schlechteren Wohn-
gegend von TEZ-i krug im Stadtteil Erebuni. (Eige-
ne Fotografie) 

Abb. 19:  Aktueller Zustand der „Arbeiterhäuser“ von Errord 
Mas. Vordergrund: Überreste eines Wasserbeckens. 
(Eigene Fotografie) 

Abb. 20: Vordergrund: Statue des Stadtplaners und Architek-
ten A. Tamanyan. Er ist über seinen Stadtplan ge-
beugt. Hintergrund: Die Kaskade. An ihrer Spitze 
befindet sich die Monument-Terrasse mit einem 
Obelisken. (Eigene Fotografie) 

Abb. 21:  Ein Brotverkäufer vor seiner Bäckerei. Vor ihm: 
eine Tasse „armenischer Kaffee“, hinter ihm: ein 
Schild mit der Aufschrift „Brot“. (Eigene Fotogra-
fie)  

Abb. 22: Fotografie von der Eröffnungsfeier der Metro am 7. 
März 1981. Seit dem Bau der Moskauer Metro in 
den 30er Jahren wird die Metro als Symbol der sow-
jetischen Zivilisation betrachtet und markiert den 
Übergang zur „vollwertigen“ Hauptstadt. Die Auf-
nahme zeigt die Übergabe des symbolischen Schlüs-
sels, der hier neben die Aufnahme (links) gelegt 
wurde. (Eigene Fotografie – mit der freundlichen 
Genehmigung des Stadtmuseums) 

Abb. 23:  Osterfeier in Edschmiadzin: Vorbereitungen der 
lokalen Folkloretanzgruppe. Der junge Mann in der 
rechten Bildhälfte ist im typischen Stil der ŗabiz ge-
kleidet. (Eigene Fotografie) 

Abb. 24: Proteste auf der Terian-Straße. Rechts: Gebäu-
de(rückseiten) der Northern Avenue. Links: das ab-



415 

rissgefährdete Gebäude der Terian-Straße. Von den 
Balkonen hängen Fahnen und Transparente, die auf 
den Protest gegen den Abriss hinweisen. Auf der 
linken Straßenseite befinden sich die von den Be-
wohnern gepflegten Bäume. Diese fehlen auf der 
rechten Straßenseite. (Eigene Fotografie) 

Abb. 25: Blick von der Oper auf das Ende der Maschtots-
Straße. Am Ende der Straße befindet sich das graue 
Gebäude des Matenadarans. Darüber, auf dem Hü-
gel, die Statue der Mutter Hajastan, in deren Sockel 
sich ein Museum befindet. (Eigene Fotografie). 

Abb. 26:  Typischer Gebäudeeingang (armen.: mutkh; russ.: 
podjezd). Im Vordergrund: Briefkästen aus der Sow-
jetzeit. (Eigene Fotografie) 

Abb. 27:  Blick von Kamir Blur auf den Stadtteil „Shanghai“. 
Ein typisches Beispiel für eine so genannte gorod-
sputnika (Sputnik-Stadt) oder einen spalnyj rajon 
(Schlafviertel). (Eigene Fotografie) 

Abb. 28:  Typische Gebäuderückseiten im Zentrum der Stadt. 
Illegale Anbauten und Erweiterungen der Balkone. 
(Eigene Fotografie) 



416 

English Summary 
My dissertation has “Yerevan: Social Order and Urban Chaos” is about 
urban social life, city planning, construction, and classification of urban 
space and phenomena in the Armenian capital Yerevan. It is based on 
fieldwork I undertook between February 2009 and March 2010.  
 
The thesis has four main parts. After the introduction (Chapter 1) it starts 
with a description of the city as a social space, which came into being in 
the course of history, and which was constructed, produced and constant-
ly transformed by city planners, architects, and common citizens.  
(Chapter 2) 
 
In the second part I describe the indigenous concept of the Armenian 
“house”, which is embedded in the city and – in my opinion – represents 
some key values of urban Armenian culture. These values are connected 
to housing, construction of houses, and kinship. (Chapter 3) 
 
In the third part I contrast the private “house” with the urban “public 
space”, which is associated with “guilt”, “chaos”, the new state, the pub-
lic, and soviet or post-soviet elites. I thereby try to show that the gap be-
tween the “house” and the “public space” is perceived to be very huge. At 
the same time I demonstrate that boundaries between them are being 
blurred by social networks in concrete encounters and contexts.  
(Chapter 4) 
 
In the last part I try to give an explanation of how urban spaces are being 
classified by the capital’s inhabitants. I show how a vocabulary that de-
rives from the city’s so-called history is used to organize urban social and 
physical space. The classification of urban space thus includes simultane-
ously both an evaluation and hierarchization of the urban phenomena, 
social groups and values associated to space. It mirrors a flexible system, 
which citizens use to make sense of their changing environment in times 
of transition. (Chapter 5) 
I summarize all my theoretical findings in the conclusion. (Chapter 6) 



 

Anhang 



418 

 
Abb. 1 Blick über Jerewan; Im Hintergrund die Umrisse des Berg Ararat. 

(Eigene Fotografie) 

 
Abb. 2 Zeichnung/ Karte von Jerewan, gezeichnet von J. Tavernier 1655. 

(Stadtmuseum von Jerewan, Inv. 381; Erevani Kaghakipetaran & 
Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 8) 



419 

 
Abb. 3 Zeichnung/ Karte von Jerewan, gezeichnet von J. Chardin 1673. 

(Inv. 382; Erevani Kaghakipetaran & Erevan Kaghakhi Patmu-
thjan Thangaran 2008a: 26) 

 
Abb. 4 Stadtplan aus den Jahren 1906-1911, gezeichnet von B. Mehra-

bow. (Stadtmuseum von Jerewan, Inv. 2257; Erevani Kaghakipe-
taran & Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 9, 44) 



420 

 
Abb. 5 Generalplan für Jerewan, entworfen von Alexander Tamanyan 

1924. (Stadtmuseum von Jerewan, Inv. 386; Erevani Kaghakipeta-
ran & Erevan Kaghakhi Patmuthjan Thangaran 2008a: 45) 



421 

 
Abb. 6 Sicht aus dem Historischen Museum auf den Platz der Republik. 

(Eigene Fotografie) 

 
Abb. 7 Sicht aus dem Historischen Museum. Links im Bild: Teil des 

Gebäudekomplexes vom Platz der Republik. Erste Reihe, Vorder-
grund: Gebäude aus vorsowjetischer Zeit (Zeit der Ersten Repu-
blik). Dahinter: Häuser und Hütten, wie sie in vielen Hinterhöfen 
Jerewans zu finden sind. Ich vergleiche sie im Text mit „Slum-
hütten“. Diese sind flankiert von Neubauten aus den letzten zehn 
Jahren. Viele davon sind noch nicht fertiggestellt, wie man an den 
zahlreichen Kränen sehen kann. (Eigene Fotografie) 



422 

 
Abb. 8 Northern Avenue/ Hjusisajin Poghota/ Severnyj Prospekt am Tag 

des 2791-jährigen Jubiläums der Stadt Jerewan. Am Ende der 
Häuserflucht: das Gebäude der Oper. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 9 Vordergrund: Maschtots-Straße. An den Straßenrändern typische 

fünfstöckige Gebäude aus der frühen Sowjetzeit, überwiegend aus 
den 50er Jahren. Diese Gebäude werden mit dem Städtebau A. Ta-
manyans assoziiert. Dahinter neuere und höhere Gebäude aus der 
späten Sowjetzeit. (Eigene Fotografie) 



423 

 
Abb. 10 Vordergrund: Sicht auf den Stadtteil Kond. Hintergrund: Sende-

mast von Radio Jerewan. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 11 Die Kirche Surb Zoravor (auch Surb Anania) im Zentrum der 

Stadt. Erbaut zwischen 1691 und 1705; Erstgründung im siebten 
Jahrhundert, mehrfach zerstört, u.a. während des Erdbebens von 
1679. Es handelt sich um einen für die armenische Sakralarchitek-
tur typischen Bau. (Eigene Fotografie) 



424 

 
Abb. 12 Folkloretänze vor dem Gebäude des Historischen Museums auf 

dem Platz der Republik am Tag des 2791-jährigen Jubiläums der 
Stadt Jerewan. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 13 Reste eines Gebäudes aus vorsowjetischer Zeit. Die Steine sind 

nummeriert, um eine Rekonstruktion des Gebäudes an einem an-
deren Ort zu ermöglichen. (Eigene Fotografie) 



425 

 
Abb. 14 Aufgang zur Grigor Lussaworitsch Kathedrale während der Os-

terfeiertage. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 15 Blick aus dem Fenster meiner Wohnung auf den Hof. Vorder-

grund: zu den Wohnungen des Gebäudekomplexes gehörende Ga-
ragen. Links im Bild: Gebäude der Raffi-Schule. Dominierendes 
Gebäude in der rechten Bildhälfte: Katasteramt. Hochhäuser im 
Hintergrund: typische Gebäude der späten Sowjetzeit (projekty). 
Vergleichbar mit den Konstruktionen der spalnije rajony („Schlaf-
viertel“) und der goroda-sputnika („Sputnikstädte“, Vororte). (Ei-
gene Fotografie) 



426 

 
Abb. 16 Typische besjedka. Im Vordergrund spielen einige Männer Karten 

und nardi. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 17 Typischer Blick in das Innere einer Wohnung bzw. in ein Wohn-

zimmer. Da die Vorhänge geschlossen sind, ist es relativ dunkel. 
(Eigene Fotografie) 



427 

 
Abb. 18 Innenraum eines Hauses in der schlechteren Wohngegend von 

TEZ-i krug im Stadtteil Erebuni. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 19 Aktueller Zustand der „Arbeiterhäuser“ von Errord Mas. Vorder-

grund: Überreste eines Wasserbeckens. (Eigene Fotografie) 



428 

 
Abb. 20 Vordergrund: Statue des Stadtplaners und Architekten A. Taman-

yan. Er ist über seinen Stadtplan gebeugt. Hintergrund: Die Kas-
kade. An ihrer Spitze befindet sich die Monument-Terrasse mit 
einem Obelisken. (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 21 Ein Brotverkäufer vor seiner Bäckerei. Vor ihm: eine Tasse „ar-

menischer Kaffee“, hinter ihm: ein Schild mit der Aufschrift 
„Brot“. (Eigene Fotografie) 



429 

 
Abb. 22 Fotografie von der Eröffnungsfeier der Metro am 7. März 1981. 

Seit dem Bau der Moskauer Metro in den 30er Jahren wird die 
Metro als Symbol der sowjetischen Zivilisation betrachtet und 
markiert den Übergang zur „vollwertigen“ Hauptstadt. Die Auf-
nahme zeigt die Übergabe des symbolischen Schlüssels, der hier 
neben die Aufnahme (links) gelegt wurde. (Eigene Fotografie – 
mit der freundlichen Genehmigung des Stadtmuseums) 

 
Abb. 23 Osterfeier in Edschmiadzin: Vorbereitungen der lokalen Folklore-

tanzgruppe. Der junge Mann in der rechten Bildhälfte ist im typi-
schen Stil der ŗabiz gekleidet. (Eigene Fotografie) 



430 

 
Abb. 24 Proteste auf der Terian-Straße. Rechts: Gebäude(rückseiten) der 

Northern Avenue. Links: das abrissgefährdete Gebäude der Ter-
ian-Straße. Von den Balkonen hängen Fahnen und Transparente, 
die auf den Protest gegen den Abriss hinweisen. Auf der linken 
Straßenseite befinden sich die von den Bewohnern gepflegten 
Bäume. Diese fehlen auf der rechten Straßenseite. (Eigene Foto-
grafie) 



431 

 
Abb. 25 Blick von der Oper auf das Ende der Maschtots-Straße. Am Ende 

der Straße befindet sich das graue Gebäude des Matenadarans. 
Darüber, auf dem Hügel, die Statue der Mutter Hajastan, in deren 
Sockel sich ein Museum befindet. (Eigene Fotografie). 

 
Abb. 26 Typischer Gebäudeeingang (armen.: mutkh; russ.: podjezd). Im 

Vordergrund: Briefkästen aus der Sowjetzeit. (Eigene Fotografie) 



432 

 
Abb. 27 Blick von Kamir Blur auf den Stadtteil „Shanghai“. Ein typisches 

Beispiel für eine so genannte gorod-sputnika (Sputnik-Stadt) oder 
einen spalnyj rajon (Schlafviertel). (Eigene Fotografie) 

 
Abb. 28 Typische Gebäuderückseiten im Zentrum der Stadt. Illegale An-

bauten und Erweiterungen der Balkone. (Eigene Fotografie) 



Jerewan ist eine Stadt, die sich auf faszinierende Weise im 

 
 

 

Lit


	Cover
	Inhalt
	1. Wege in das urbane Feld Jerewans
	2. Hütten, Gärten, Wolkenkratzer – Die Geschichte der Stadt
	3. Das armenische „tun“ (Haus)
	4. Die Stadt, das „tun“ (Haus) der Sünder
	5. Stadtgeschichte als Klassifikationssystem
	6. Schluss


 
 
    
   HistoryItem_V1
   PageSizes
        
     Bereich: alle Seiten
     Größe: 5.787 x 8.268 Zoll / 147.0 x 210.0 mm
     Vorgang: Gleich große Seiten erstellen
     Skalieren: Nicht skalieren (beschneiden oder auffüllen)
     Drehen: Nie
      

        
     D:20251111113914
      

        
     AllSame
     1
            
       D:20250224154706
       595.2756
       LIT_A5
       Blank
       416.6929
          

     Tall
     1
     0
     1
     1592
     522
    
     qi3alphabase[QI 3.0/QHI 3.0 alpha]
     None
     None
            
                
         2
         AllDoc
         268
              

       CurrentAVDoc
          

     Custom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus4
     Quite Imposing Plus 4.0c
     Quite Imposing Plus 4
     1
      

        
     19
     428
     427
     428
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base





